Barcode: 99999990292408
Title - Rigveda Samhita Part -1
Author - Kapali Sastry T.V.
Language - sanskrit
Pages - 339
Publication Year - 1950



Barcode EAN.UCC-13

| PRESENTED. | BY |  |
|------------|----|--|
|            |    |  |

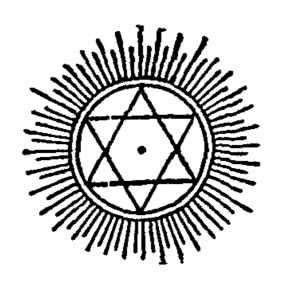
į

ı

• • •

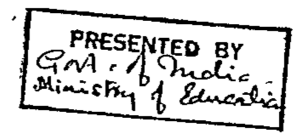
# ऋग्वेद्संहिता

### श्रीकपालिशास्त्रिविरचितवेदगुप्तार्थ-सिद्धाञ्जनाख्यभाष्यसमेता



प्रथमाष्ट्रकम्

प्रथमी भागः (१-३२ द्यक्तानि) माधव पुण्डलोक पण्डित श्री अरविन्दाश्रमः पाण्डिचेरी (भारत)



सर्वाधिकारः सुरक्षितः शके १९५०

पूर्वम् -रेष रु. भागद्वपात्मकप्रथमाञ्चकस्य

मुद्रणम्−

भूमिनातः प्रारम्य आदितीयाध्यायसमाप्ति शिरसि नन्दिनी मुद्रणालये, शिष्ट सर्वे धी अरविन्दाश्रम मुद्रणालये।

## RIGVEDA SAMHITA

WITH THE COMMENTARY ENTITLED

### SIDDHĀNJANA

SRI T. V. KAPALI SASTRY



59 2 Yr 14 8 9 25 3 49

FIRST ASHTAKA

VOL. I-PART I

(1-32 SUKTAS)

#### Publisher:

M. P. PANDIT

SRI AUROBINDO ASHRAM

PONDICHERRY (INDIA)

All Rights Reserved

1950



Price Rs. 35/-

Vol I (Parts 1 & 2)

Printed

Part I, pages 1-332 at the Nandini Mudranalaya, Sirsi, the rest at Sri Aurobindo Ashram Press, Pondicherry

AIGNI

#### PUBLISHER'S NOTE

IT is a valued privilege for me to be associated with the publication of this profound and sacred work. The printing and the publication of this volume has been planned, promoted and seen through by my revered brother Sri Sunderrao P. Pandit, Advocate, Sirsi. It was under his close supervision and guidance the first part of the present volume was completed at the Nandini Mudranalaya, Sirsi, by which time it was found possible, with the gracious approval of the Mother, to shift the work to our Ashram Press where it is being continued from the second part onwards.

Printing of a Vedic work has always its special difficulties and in this case a series of unexpected obstacles had to be surmounted which have delayed publication of the book and necessitated considerable alteration in the plan of the work. It has been possible to persevere and proceed with the undertaking because of faith in the cause of the Veda, the immortal bequest of the ancients to our land, because of the encouraging response and keen interest evinced by circles of progressive thought and aspiration in this substantial contribution to the resuscitation of the nation's culture and above all because of the blessings of the finder of the Light that has inspired and permeated the entire work, the Master, Sri Aurobindo.

It is not necessary to repeat here what I have stated in the Circular issued recently in this connection regarding the need, nature and scope of the work, and its esteemed author. Opinions of learned Pandits and scholars on this work have been included in the Circular and thanks are due to them for their warm-hearted response actuated, among other things, by their innate love of Sanskrit learning, esteem for the Vedic wisdom, and reverence and fealty to the Rishis of the Rig Veda.

14-1-1950 Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry.

#### FOREWORD

THIS Commentary on the Rig Veda of which the First Ashtaka is now published starts with the Bhumikā—a long introduction in which the line of esoteric interpretation as shown by Sri Aurobindo is expounded. A summarised version of the same in English was published some time ago. In this Foreword I should like to explain how I happened to undertake this sacred task. In the Translator's Preface to my Tamil rendering of the Hymns to the Mystic Fire I made a statement the substance of which I give below.

In the nineties of the last century when, according to the family custom, I was being taught the chanting of the Veda-sāma gāna with the Rik-texts, I had a vague idea, a strong belief characteristic of old style orthodoxy that Veda means Veda-Purusha, it is God as Veda, eternal, the sound-body of God. Beyond this I did not think and could not. When a few years later, I grew in knowledge of Sanskrit just enough to read and understand the simple and lucid commentary of Sayana, I was curious to know at least the meaning of those Riks which I had already got by heart. When I turned to the pages of Sayana-bhashya I did not find any difficulty in understanding the word-for-word meaning given therein, but in some places I vaguely thought there was something more than what was written there, but I was not able to go further, what little I could sense was that it was dark to me and the darkness was visible; in effect my eyes could not see. A few years afterwards it was the late Vasishtha Ganapati Muni-Kavyakantha Ganapati Sastri whom we adored and addressed as Nayana, beloved father-who in a way first opened my eyes. It was he who since 1907-1908 took me as his own and guided me in many branches of Sanskrit study and laid in me the foundations for spiritual life which in later years grew to claim me in its entirety. It was in 1910 that he favoured me with instructions regarding the Deities of the Rig Veda and depth of thought in the Vedic hymns,

But from 1914, ever since the Arya began to appear I have closely followed Sri Aurobindo's approach to the study of the Rig Veda and whole-heartedly, with sufficient reasons, accepted it. It is not that I rejected Vasishtha Muni's method in order to accept Sri Aurobindo's. There was no occasion or room for following the former. For while it is a fact that he took up stray hymns on occasions, explained them, taught us to appreciate the grandeur, beauty and wealth of ideas in the hymns, he did not write a commentary on even an anuvāka or a small portion of the Rig Veda. Nor did he work out a method of interpretation. There was indeed enough of original thinking and inspired talks he gave us in plenty. One remarkable fact is this: both Sri Aurobindo and Sri Vasishtha Muni came to extraordinary conclusions about the Vedic Gods and Vedic Secret independently without the one knowing the other. Their methods are not identical, their views are not the same, though both regard the Veda in supreme esteem as a Scripture of secret Wisdom. The latter closed his earthly career without committing to writing the results of his Vedic studies. Since I have made reference to these Vedic studies of Vasishtha Muni in some of my Sanskrit works including his biography and commentaries on his poems, since I am also closely associated with the Teachings of Sri Aurobindo and in particular am commentator on the Rig Veda along his lines, there is likely to be a misconception. To make the position clear is the relevancy for this personal note.

Nearly ten years ago some friends here asked me to give word-for-word meaning in simple Sanskrit for Rig Vedic hymns so that they could be rendered easily in Hindi afterwards. I thought it could be done, but thought also that it would not be acceptable to scholars in the absence of necessary explanations, grammatical notes, justification for departure where necessary from old commentaries or modern opinion. So I placed the matter before Sri Aurobindo with my submission that I would undertake the task only if he would be pleased to go through what I write. This he graciously agreed to do and added that I could write the commentary keeping close to his line of interpretation and using the clues he has provided to unveil the symbolic imagery for arriving at the inner meaning that is the secret of the Veda.

With his blessings, then, I started the work. As it was proceeding, I placed it before him in convenient parts for perusal at his pleasure.

This Commentary has received his general approval and the benefit of his occasional suggestions and remarks that have enabled it to keep more and more close to the spirit of his interpretation. But I am fully responsible for all that is written in the commentary, including details, regarding the fixing of meanings for certain words which lend themselves to different interpretations. I have generally taken Sayana for my model, in regard to word-for-word meaning, grammar, accent, etc., though necessarily there is departure in regard to the drift of the hymns and in some places, the construction of sentences. I have not mentioned the viniyoga, the application and use of the Mantra in particular rites; for that would be necessary if the present work were to explain the symbolic character of the Vedic rites. But that is beyond the scope of this commentary.

I had thought of recording and comparing the opinions of other commentators as far as available and at one time thought of making references to the opinions of modern scholars, especially of the West, who have made no mean contribution to Vedic studies, with the help of Comparative Philology with all its shortcomings, particularly in regard to the fixing of the meaning of words. But after deliberation and consultation in proper quarters, I found it advisable to confine myself to what I had to say positively, in view of the purpose of the commentary which is to expound the inner sense and not to encumber the work with the views of other authorities, and increasing it in bulk involving enormous labour that might entail the risk of not completing the printing even of the First Ashtaka.

As the commentary was progressing, the thought occurred to me that in the absence of a background to proceed with the modern scholar and the old type Pandit, both alike would be at a loss to follow the meanings and explanations given in the commentary. Therefore the *Bhumikā* was written explaining the position and examining it in the light of scriptural texts ranging from the Vedas down to the Puranas.

Thus the first hundred pages of the book were separately taken out from the printed formes and sent out to Pandits and scholars for opinion. The response was generous, almost unanimous and encouraging. If there was a note of hesitancy anywhere in the opinions, it was this: can all the hymns or the majority be shown to bear

out the esoteric sense? This is certainly a genuine doubt, revealing at the same time a certain openness to accept the esoteric interpretation if the hymns are systematically shown to contain the sense we plead for.

This Commentary, it is hoped, answers to the demands of the discerning mind.

Sri Aurobindo Ashram, Pondicherry. . T. V. KAPALI SASTRY

Dedicated

9

Sri Aurobindo

In Adoration and Gratitude

## ऋग्भाष्यभूभिका

#### प्रथमः खण्डः

| जयति श्रीजुपामेको भ्रुवनानामधीश्वरः            | l   |
|------------------------------------------------|-----|
| पुरुषाणामशेषाणा मात्मा यस्तमसः परः             | 11  |
| जयत्युत्तमश्चदार्थः शब्दमूर्तिधरः पुमान्       | J   |
| निःश्वासेन सुजन् विश्वं प्राणवान् तपसा प्रभुः  | [}  |
| तद्यां जयति व्योम स्थानं परममक्षरम्            | ł   |
| यतो विसृष्टं भुवनं सार्थकं परमेष्टिना          | 11  |
| वरेण्यं वरणीयानां वेदगुप्तार्थवेदिनाम्         | ŧ   |
| भावं भावं महाभाग मरविन्दयद् महः                | 11  |
| तत्सम्मत मसम्बाध मवोधैः कर्मवन्धनैः            | 1   |
| कुर्मी गृहार्थवोधाय वेदमर्भविभेदनम्            | ij  |
| वैदानां ऋग्यजुःसाम्नां साङ्गानां विद्यतिः कचित | Į I |
| कृता पूर्वैः पुराणानां गाथाभिरुपवृहिता         | 11  |
| धर्मानाहु चेंदमूलान् सामयाचारिकानपि            | j   |
| तदेव मतमेकेषां प्राचामाचारशामिनाम्             | 11  |
| दिष्यज्ञानतपोनिष्ठा-निधीन् वेदान् विदुर्बुधाः  | ŧ   |
| रके कियाकलापाना मालवालं प्रचक्षते              | #   |
|                                                |     |

| व्यत्र समयाचायाः सव मारतमूजुराः                |            |
|------------------------------------------------|------------|
| काण्डद्भयात्मकं वेदं <u>धर्म</u> मूलं च मेनिरे | 11         |
| बाघारः कर्मणां काण्डं पूर्व ज्ञानस्य त्तरम्    | ŧ          |
| कीर्र्यते पूर्वतन्त्रस बाह्मणान्युपजीवनम्      | ŧ          |
| तथोपनिपदो मूलं परज्ञानस्य चक्षते               | ` <b>(</b> |
|                                                |            |
| ऋचो यर्ज्ंपि वा मन्नाः प्रयोगसमवायिनः          | 1          |
| क्रियासु विनियोगार्था यागार्था इति निर्णयः     | ı          |
| तसादङ्गतमापना मन्नाः कर्मसु निश्विताः          | - 11       |
| प्रसादनाय देवाना भन्तरङ्गस्य शुद्धये           | ŧ          |
| इप्राप्तरनिष्टस निष्टत्तेरपि सिद्धपे           | Ð          |
| जपादिषु प्रयुज्यनते पावना इति यद्यपि           | 1          |
| तथाऽपि कर्म परमं मन्त्रास्तस्योपसर्जनम्        | n          |
| मन्त्रवाद्यणयोत्तसाद् वेदाख्या धर्मशास्त्रः    | ŧ          |
| द्यत्रकारैः समाख्याता कर्मधर्मपरैः पुरा        | 11         |
| एवादशं पुरस्कृत्य समयं ताम्प्रदायिकम्          | ŧ          |
| व्याख्यानं वेदमञ्जाणा मकार्पुर्भागशः क्रवित्   | 45         |
| याजुपाणां तु मन्त्राणा मुव्यटश्च महीधरः        | •          |
| क्रचामन्ये तथा स्कन्दखामी वेङ्कटमाधवः          | ŧ          |
| सब्राह्मणानां सम्पूर्णाः संहितानां सविस्तरम्   | ŧ          |
| न्याख्याश्रवसृणां चक्रे सुधीः सायणमाधवः        | 12         |
| यस्यैव भाष्यं सर्वत्र प्राप्तप्रसरणं परम्      | ŧ          |
| चुधैराद्रियते प्राच्यैरपि पाश्चात्यपण्डितः     | 11         |
| नच्याः पश्चिमभूखण्डे वेदबाह्या अपि खयम्        | ŧ          |
| नवास्युद्यसम्पन्नाः सर्वतो ज्ञानमीप्सवः        | 11         |

| कातुकाद् भारतायाना विमृशन्तः पुराक्षाः ।           |  |
|----------------------------------------------------|--|
| ्र प्राच्यपाण्डित्यसाहाय्याद् वेदान् केचन लेमिरे । |  |
| यथाप्रतीच्यसंस्कारं चक्रुर्वेदार्थनिर्णयम् ॥       |  |
| सायणोऽभवदेवेषां सुमहानुषकारकः ।                    |  |
| समादत्याशयान् तस खेपां याव्दपेक्षितम् ॥            |  |
| एते वेदोक्तदेवानां मन्त्राणामि सर्वशः ।            |  |
| निरणेषुः खरूपाणि तथा मन्नदशां मतम् ॥               |  |
| प्राप्तं परिश्रमादेषां वैदुष्यस्थाविशेषतः ।        |  |
| समासेनोच्यते झेय मेतन्नन्यविचारिणाम् ॥             |  |
| एक एव परो वेदः स ऋग्वेदः पुरातनः ।                 |  |
| ऋषयो मन्त्रकाव्यस्य कर्तारः कवयः स्मृताः ॥         |  |
| सक्तात्मकानि काव्यानि न्यवधन् यज्ञकर्मणे ।         |  |
| मरुत्पर्जन्यभूताग्नि-भानवोऽन्याश्च देवताः ॥        |  |
| ऋपिभिः प्राकृतैर्भीत्या प्रायः प्रीत्या च सनुताः । |  |
| निसर्गसिद्धा अन्येडपि भूतात्मानी जडा अपि ।         |  |
| देवाः प्रकल्पिताश्चान्ये स्तूयन्ते चेतना इव ॥      |  |
| रागिभिर्द्धेपिभिः पूर्वैः प्राकृतैरेव मानुपैः ।    |  |
| देवा अभिष्ठुताः सक्तै नीनाभीष्टार्थसिद्धये ॥       |  |
| यज्ञकर्मकलापेषु चीयमानेषु कालतः ।                  |  |
| यजुपामपि मन्त्राणां ब्राह्मणानां च कल्पना ॥        |  |
| अयमूह्यश्र भूतार्थः ऋग्म्योऽवीक्कालमापया ॥         |  |
| अतीन्द्रियार्थविज्ञानं आत्मज्ञानमथापि वा           |  |
| यदि स्केषु दृश्येत तदिकिश्चित्करं भवेत् ॥          |  |
| दशमे मण्डले ज्ञान-प्रशंसा दश्यते म्फुटम् ।         |  |

| भवत्यन्यत्र वेदे चेत् तदवीचीनसम्भवम् 🛒       | [] |
|----------------------------------------------|----|
| इदं तु सर्वथा होयं ऋषयः प्राकृता जनाः        | 11 |
| ज्ञानस्थारण्यकप्रन्थाः श्वरणं न तु संहिताः   | Í  |
| तसान्मन्त्रेषु न ज्ञानं न रहसं न वा तपः      | (1 |
| जडानां भृततन्मात्र-देवानां वा नभस्सदाम्      | 1  |
| सृष्टानां ऋषिभिः सोम-मद्यैभवतोऽपि वा         | 11 |
| अदृश्यानां च दृश्यानां असतां वा सतामिव       | 1  |
| स्तुतयः परिदृश्यन्ते प्रणीतास्तु पृथग्जनैः   | tt |
| एतादरौरभिपायैः पाश्रात्येभ्यः समाहतः         | l  |
| आक्रान्ता वहवोऽसासु चुद्धिमन्तोऽपि भारते     | 11 |
| अनुयान्ति नवं मार्गं नव्यविद्यावदांगताः      | 1  |
| अविमर्शनपाण्डित्यैः प्राचीनरपि नाहताः        | u  |
| एवं श्वितेऽत्र भगवान् अरविन्दो विदां वरः     | ł  |
| अत्रतीक्षितमध्यानं अपश्यत् तपसि स्थितः       | 11 |
| प्रकाशमभवत्तस रहसं वेदगूहितम्                | ŧ  |
| मञ्जार्थमार्गणायास्य न कदाऽप्यभवनमतिः        | 1) |
| तथाडिं योगनिष्ठायां तिष्ठतोडन्तरचक्षुपः      | }  |
| प्रत्यक्षतां गताः च्याता वेदे काश्रन देवताः  | H  |
| तदाप्रमृति वेदार्घ-विचारेऽभिरुचिः स्थिता     | 1  |
| वेदे रहस्यं विज्ञाय किश्चिद्वा ज्ञाययनमुनिः  | ij |
| ऋचां ऋषीणां देवानां तस्त्रानि गहनान्यपि      | 1  |
| यथाद्यं समाचल्यौ जिज्ञाद्यनां प्रयुद्धये     | 1) |
| दर्शनान्मतिष्ठत्पन्नां निर्विकल्पां महामनाः  | 1  |
| प्रत्यायनार्थमन्येषां युक्तिभिः प्रत्यपादयत् | 11 |

<sup>\*</sup> प्रायद्वर्शनाभिप्रावेणेद्युक्तम्, सन्ति तु विस्टाः प्राचीनपण्डिताः विमर्शरिकाः ॥

| तद्दर्शनमुपाश्रित्य तदुक्तीः परिमान्य च           | 1  |
|---------------------------------------------------|----|
| ऐतिह्यमपि चावेक्ष्य सम्पदायान् पुरातनान्          | Ħ  |
| अपि प्राचीनतत्राणां सुद्रपरिशीलनैः                | ţ  |
| रहसं वेदभाषायां भिद्यतेऽत्र चिरन्तनम्             | 11 |
| बाह्मणेष्यपि मन्त्रेषु तथा चोपनिपरखपि             | ì  |
| नैरुक्तेप्यपि वाक्येषु प्राक्तनेष्यितरेष्यपि      | 11 |
| पुराणेष्वितिहासेषु तथा शास्त्रान्तरेष्वि          | I  |
| वेदे रहस्यमस्तीति भागः सर्वत्र दृश्यते            | H  |
| ऋमसंहितायां तत्रादी गोप्यं द्रष्टव्यग्रुल्वणम्    | ì  |
| तत्तु भाषाविद्येषेण सङ्केतात्मतया स्थितम्         | R  |
| सद्धेतार्थे तु निज्ञाते गच्छेर् गोप्यं प्रकाशताम् | 11 |
| ऋषिदृष्टिषु मञ्जेषु तस्रोद्घाटनमाधनम्             | Į  |
| अस्ति चेचशुरसाकं लभ्यते निर्विक्रतः               | 11 |
| निरूपिते तद्रहसं मदाच् मद्रदशः प्रति              | ١  |
| पलायिता साहुर्आन्तिरधिकृत्यापि देवताः             | u  |
| यचिरन्तनमापँच तदसम्मतिमिष्यते                     | į  |
| मन्त्रो मूलं ततः शासा ब्राह्मणोपनिपत्ततिः         | {} |
| मधुच्छन्दःप्रभृतयः स्रयो मन्त्रदर्शिनः            | )  |
| येपां चक्षुप्मतां प्राचां देवाः प्रत्यक्षतां गताः | 11 |
| न पाण्डित्यप्रकर्पेण चमस्कारेण वा गिराम्          | J  |
| काव्यशोभारता एते खक्तकाव्यानि निर्मेष्ठः          | Ħ  |
| अन्तरद्भुतशक्तीनां सम्रुष्ठासा दनर्गलम्           | Í  |
| सम्प्रसादाच देवानां श्रवणादीक्षणादि               | 1  |
| मन्नाह्ययं खयं ग्रह्म साक्षाच्यु मेहपेयः          | 11 |

| भुत्या च दृष्टिसम्पत्या दिव्यया वाऽथ सूक्ष्मया  | r t |
|-------------------------------------------------|-----|
| सिद्धया देवंतामत्त्रया मन्त्रान् प्रापुरतपोधनाः | 11  |
| तसादेतानि स्कानि गीयन्ते मत्रदृष्यः             | 1   |
| अन्तर्दर्शनसम्पन्ना ऋषयः कवयः श्रुताः           | Đ   |
| देवास्तु बहवः स्तुत्याः पृथङ्नामानि विश्रतः     | !   |
| एक एव परो देवः ध्यत्मा परमः धुमान्              | 11  |
| यस्यैव बहुधाष्ट्रति निनादेवात्मतास्थितिः        | 11  |
| सत्यं बहुनि नामानि परखैकख देवताः                | 1   |
| शक्तयो मूर्तयोऽप्येता नामान्येव न केवलम्        | (II |
| तसादेकः परो नाना-मृर्तिनामसम्बद्धपभृत्          | 11  |
| पृथक्वेऽप्यपृथग्भृतं देवताम्यः परं महः          | ŧ   |
| मुखतो देवताभेदः एष्ठतः सर्वदेवताः               | Ħ   |
| एकैंकोऽपि ततो देवो व्यापारस्य विशेषतः           | ŧ   |
| पृथङ्मूर्तः पृथङ्नामा सर्वदेवमयः परः            | II  |
| भवत्यिङ्गिन एकस वहून्यङ्गानि वा यथा             | ļ   |
| भिन्नप्रवृत्तयो देवाः परस्य ज्योतिपस्तथा        | H   |
| सञ्जता ऋपिभिस्तसात् पृथवछन्दसि देवताः           | ı   |
| न केवलं नामभिदा न्यक्तिवृत्तिभिदा अपि           | i   |
| विज्ञेयाः परमस्यैता एकस्वेवेह देवताः            | 11  |
| आभ्यन्तरे वा बाह्ये वा विश्वसिन् बहुभूमिके      | 1   |
| नियुक्ता अधिकारेषु बहवी लोकपालकाः               | B   |
| अधीनं देवताखेव जगदन्तर्वहिस्तथा                 | ŀ   |
| इदं रहस्यं विदित्तं पूर्वेशां मन्त्रदर्शिनाम्   | 11  |
| तसात्प्राणेन मनसा गात्रेणापि महर्पयः            | ţ   |
| सर्वात्मना च यजनं देवेम्यो निरवर्तयन            | 11  |

अन्तर्यागसमर्थानां विरलानां महात्मनाम् । गोप्यान्यत्रभवो वेत्तुं पामरास्तु सहस्रद्यः ॥ देवान् वाद्येन यागेनाराधयन् मन्त्रपूर्वकम् ॥ मन्नस्तु भाषाविश्वित्या द्विधाऽप्यभवदर्षकम् ॥ ऋषिदृष्टस्य मन्त्रस्य देवस्याराधितस्य च ॥ यञ्चस्य यजमानस्य होत्रादेश्व फलस्य च ॥ स्वरूपं पुरतः स्पष्टं विचारेऽत्र भविष्यति ॥

सोऽयमसाकं पक्षः सङ्ग्रह श्लोकरादौ सङ्ग्रे वेणोपन्यस्तः । तिममं यावदपेशं विस्त-रशस्त्रत्र तत्र पुरस्ता दुपपादियण्यामः । सेयं वेदगुप्तार्थगामिनी पद्या श्रीमदरविन्दपादैः प्रदर्शिता । सैवेयमस्यां प्रवर्तमानायां ऋग्भाष्यभूमिकाया मवलम्ब्यते, येन निष्क-ण्टका स्या दनुसर्तव्या सरिण मन्त्रार्थ-मीमांसकानाम् । तिद्द प्रथमं तावद्विपक्षोद्धारः कार्यः । को नामायं विषक्षः इतः प्ररोहो वा, यस्योद्धारः प्रतिज्ञायते तमेव साम्प्रतं विम्हशाम नाम ॥

पाश्वात्यपण्डिते र्यथावसरं प्राच्यपाण्डित्यसाहाय्य प्रुपादाय वेदानिधकृत्य केचन प्रत्ययाः किल विक्षिप्ताः । प्राधान्येन तानेवोपाश्रित्य भारताभिजनानां पहवो नच्य-विद्याप्रश्वसश्चारिणः प्रज्ञावादान् प्रभापन्ते । तथा चाहुः— पश्चिमभूखण्डे यावजीवं वेदविद्याविचारिणः प्रग्नुखाः पण्डिता एवं किल निर्णेषु वेदानुद्दिश्य - ऋग्वेदद्यक्तेम्यः प्राकृतानामार्याणां शैशवद्या विस्पष्टा मवति । तेषां प्रार्थनानि दक्तात्मकानि वालानामिव विनोदनिर्भर-निव्याजवचनानि दरीदृश्यन्ते । यद्यप्यरिष्कृता वालिशावस्या च तेषां समयधर्मव्यवस्या, तथाऽपि प्राकृतद्य एकेश्वरवाद एवेषां मतिनित वक्तव्यम् । असाद्भारतीयेषु पुनरुजीवनसमयाचार्याः राममोहनो द्यानन्दस्थामिनोऽपि एकेश्वरवादमेव वेदिकं समयमभिप्रयन्ति स्म । एवमेषां मतं पाश्चात्यवैदिकसिद्धान्तेन सङ्गच्छते । यद्यपि, पाश्चात्यानामभिप्रायेषु विप्रतिपत्तयो लक्ष्यन्ते, तथाऽपि तत्र सुलमं संवादं अत एव विरोधपरिहारं पश्यामः । तथा चैक आहुः— 'ऋग्वेदकविभिः प्राकृते र्यज्ञार्थ स्क्तानि प्रणीतानि इति, कर्मविधिपारम्ये बद्धश्रद्धा एते यथाजाता इति च, अन्ये

पुनः वेदे वर्ण्यमानाः देवताकथाः रूपकदृष्टान्तादिभिः गौण्या घृत्या वा जगित्रसर्गव्यापारान् वर्णयन्तीत्याहुः । सुप्रसिद्धः सायणो वेदमाप्यकारस्तत्र व्याख्याने घृत्रवधादिवर्णनं प्रकृतिकार्यविलिसितं स्योदयवर्षकर्मादिकं प्रदर्शयति । इदं च सङ्गच्छते
पाश्रात्यपण्डिताना मिममतेनाभिप्रायेण । अविकालिक-ब्राह्मणयन्यानुरोधेन ऋगर्थान्
विष्टणोति सायणः । एवं विविधोक्तीना नयकाशो लभ्यते वेदे । एवमापावतो दृश्यमानानां विप्रतिपत्तीनां मूलं न केवलं प्रहीत्जनगुद्धिस्ं, परं तु विविधाशयाधिकरणं
वेदप्रनथ एवेति प्राह्मम् । उचावचाभित्रायगर्भितस्तथाविधः सक्तानां सन्दर्भ ऋक्संहितायां लक्ष्यते ॥

एवं प्राज्ञकोटि मारूढानां नव्यानां वैदिकेतिहास-मार्गणपराणां मत माश्रित्य स्थितानां भारतीयाभिजनाना मग्रसरः कोऽपि विख्यातर्वेदुष्य आह- 'वेदरहस्रवादी विवुधः श्रीमान् अरविन्दः यदाह वेदे रहस्यमस्तीति तन्नादरणीयम् । अत्यन्तप्राचीनयवनेष्वपि रहस्रवेदिन आसन्, तथा वेदर्पयोऽपीत्याह, तदसत्। कतः? नन्यविद्याविमर्शविरुद्धं हि तत् । वैदिकेतिहास-मन्त्रार्थ-देवताखरूपादि-विचारे यावजीवं कृतपरिश्रमाणां पाथात्य-पण्डितानां तन्नाभिमतं स्थात् । कथं चु खलु तत्तादशमहाशयोल्लङ्घनजङ्घालो भवितुमई-त्यरविन्दीयो वेदरहस्यवादः १ यथाक्षयश्चि दङ्गीकृते वेदगृहार्थसिद्धान्ते, न केवलं पूर्वोक्तानां प्रामाणिकानां वाणी तिरस्कृता स्थात्, अस्तरप्रमाणभूत-सायणसम्प्रदाय-व्याख्याविरोधोऽ प्यापद्येत । किञ्च, वेदार्थविचारे प्रमाणभूतस मीमांसकसिद्धान्तस्यापि रहस्यार्थवादः परिपन्थी भवति । तसादेप नृतनो वादः श्रीमतोऽरविन्दस दूरापास्तः सात्, आपात-रमणीयश्रतुरो लक्ष्यमाणोऽपि न परीक्षणक्षमकोटि प्रवेष्टुमीष्टे । अथ यदि कोऽपि चिरन्तन-आर्पाभिमान-प्रेरणया ऋग्वेदर्पयो महान्तो गुप्तविद्या-सम्पन्ना इति प्रतीयात्, सोऽनृतमेव सेवितवान् भवेत् । अभूतार्थे अतथ्यकरुपने रमतां नाम । यदि पुनर्वेदर्पय-स्तादशी मध्यात्ममहोन्नति देवतात्रसादसम्पत्ति वा अलप्खन्त, कथं तर्हि तल्लक्षणानि कान्यपि उत्तरत्र मन्धेषु सम्प्रदायेषु वा नोपालप्स्यन्त? अपि च भृखण्डवासिनामितरेषां प्राकृतवर्गाणां इतिहास-संशोधनादिदं किलावगम्यते, यत् क्रमशः सर्वेषां अभिवृद्धिः, न प्रनः प्ररातनाना मादिमद्यायामेव महोन्नतिः समपद्यतं, ततः परं क्रमेणाधोगमनमिति। वसात्परं सत्यं अध्यातमरहस्यं सर्वे वैदिक-प्राकृतद्शा मतिक्रम्य परिणत्धिया सीपनिपद्-

पीणां वाक्येष्वेव द्रष्टव्यम् । ऋग्वेदसंहितायां तु कवित्तद्वीजं लक्षितमपि तदल्पं अकि-श्चित्करं अर्वाचीनं अस्थानसन्दर्व्धं वेति वोध्यम् । एवं सर्वथा अनुपपन्नो वेदरहसार्थ-सिद्धान्तो निरसनीयः' ॥

एप सारांशो निषक्षस । एवं कथयतां अधुनातनपाथात्य-विद्यासंस्कारपारम्यवादिनां भारताभिजनानां उद्धोप उपेक्षां न क्षमते । यदि एताद्यां वचनं अयुद्धादश्वताद्वा निर्गतं स्वात्, किमिप वदित वैधेय इत्यलक्षियता न्यकाराईमिदं नास्मदृष्टिपथमारोद्धमईतीति मन्येमिह । अत्र तु प्रकृतः पुरुपो बहुश्रुतः, पाथात्याभिज्ञसङ्केषु विश्रुतमस्य
कूलद्भपं पाण्डित्यं, सर्वजनीना अस्य विविधजनमनःसमावर्जनधुरन्धरा सरस्वती ।
यद्यपि पूर्वोक्तमङ्गीं आलम्ब्य भापमाणोऽयं न स्वयं वेदविद्याविमर्श्वी, नापि वेदार्थिविज्ञंमन्यः, तथाऽपि नास्य वाचोयुक्ते रवीर्यता फलहासापित्तर्या । यतो न हि सर्वः सर्व
जानातीति न्यायेन सत्यजिज्ञासया भृतार्थान्वेपणश्रद्धया पाथात्याननुगच्छन् तत्र वेदविचारभूमिषु प्रामाणिकवाणी माश्रयते , वेदार्थिवचार-चतुरिधयां वैशिष्ट्यविख्याति सद्वाहतां पश्चिमभृखण्ड-पण्डितानां मतं स्वयं स्वीकृत्य अन्याँश्च तथा ग्राहयतीति नात्र दोपं
पञ्चामः । दोपस्तन्यविधो भवति, यस्यैव परीक्षा मुपक्रमामहे । अवश्या फलवती च
मवेदिह दोपनिरीक्षा । यतोऽसौ प्राज्ञो यन्मन्यते वेदानिधिकृत्य, तत् प्रायशः सर्वेपां
नव्यमार्गं अवलम्ब्य वेदिवचारप्रसक्तानां भारतीयाना मधुनातनं मतम् । तदिह प्रधानमक्षन्यायोऽवलम्ब्यते, अस्वेगिक्तं प्रतिनिधीकृत्य पाण्डित्यपञ्चग्राहितां उत्सार्यं निर्मत्सरदृष्टीनां वेदरहस्य-जिज्ञासायै प्रकल्पतां नाम सेपा तहोपपरीक्षा ॥

तत्र वेदग्ढार्थवादे सारतस्रयः किल दोषा उद्घाविताः । तत्र आद्यः पाथास्ये-तिहासविदां निर्णयः असदीय-वेदग्रप्तार्थ-सिद्धान्तस्य प्रत्यर्थी इति । द्वितीयः सायणीय-सम्प्रदाय-वेदव्याख्या-प्रत्यवस्थानम् । तृतीयः मीमांसकसिद्धान्तस्य प्रतिद्वनद्वी भवत्य-स्र्वत्यक्ष इति । तदत्र क्रमश्च हमान् निर्धृतितान् विधाय एकैकशः सारांश्रग्राहं निस्सार-यिष्यामः ॥

तत्र प्रथमं तावद्यदुक्तं, सर्वत्र भूमण्डले बहुन्। मानुपवर्गाणां इतिहाससंशोधनेन यदवगम्यते, तस्य विरुद्धमिदं कथनं यदम्बेदर्पिकालात्त्रभृति क्रमशः अधःपतनमेव भारतीयमानवर्गस्य, मानुपाणां व्यष्टेरिव समप्टेरिप क्रमाभिष्टद्वेरिति । अत्रेदं वक्तव्यम् । असदिक्तं अन्यथा सम्भाव्य प्राज्ञेनेयं चतुरोक्तिरुपस्याप्यते । न वयं वेदर्पयः
सर्वेऽिप तत्समकालिकाः सामान्या जनाश्च सर्वतोम्रुखीं समृद्धि मध्यात्म मधिलोकं च
सम्पादयाश्चकुरित्यवोचाम । असदिक्तरन्या, प्रतिपक्षिणाऽन्ययाग्रहणादारोपितोक्तिरन्या । मञ्जद्रप्टार क्रपयोऽध्यात्मिनिष्ठा अतीन्द्रियगोचरान् मार्गान् तपोवलेनाधिगम्य
बहुधाऽऽभ्यन्तराभिष्टद्धि प्रापुः, बहुरहस्यविदस्ते गोप्यानि गृहभाषया मञ्चद्दिषु
निचिक्षिषुरिति त्रूनहे । अनेन सर्वे जनाः पूर्व महोन्नर्ति प्राप्ता इति न मन्यामहे, न हि
तथोक्तम् । न वा वेदर्पयः सर्वविधं ज्ञानं समग्रं अधिनग्र रित्यभिहितमस्याभिः ॥

इदं तबधेयम् । तदादिनं ऋग्वेदयुगं योगविदां अध्यण्ड मधिपिण्डं च देवता-च्यापारस्वरूप-वोधवतां गोप्याध्वदिर्धनां महर्पीणां युगम् । न तावतोक्तन सर्वेऽपि जनास्तदानीन्तनाः आभ्यन्तर गोप्यमार्गविदो नैष्ठिकाः सर्वथा दिच्यसन्तसम्पन्ना इति वक्तं युक्तम् । नैवं ऋषिदृष्टानां रहस्थानां देवतासाक्षात्कार-पद्यानां अन्येपां वा तपोनिष्टा-लभ्यानां सत्यानां अभिज्ञोऽभृत् सर्वोऽपि तत्समकालिको लोक इत्युक्तं स्यात् । साम्प्रतं अस्पत्कालिकं एकं निद्धीनं उदाहरामः । विश्वजनीनमेतद् यदयतने युगे भौतिक-प्रकृतिविज्ञानस्यय साम्राज्यमिति । यहुरहस्थान्तर्वेती चेयं प्रकृतिरज्ञदिन मनुमुहूर्त्तं मचि-नत्यान्यद्भुतानि आविर्भावयवीति प्रत्यक्षं पत्र्यामः । तादशे युद्धिप्रधानेऽस्मिन् काले कति वा युद्धिमद्धर्याः? न खल्ज यहवः, विरला एवेति वक्तच्यम् । विरलानामपि वेषां युद्धिमतां कित वा सन्ति प्रकृतिविज्ञानधार्टी अनुगम्य तद्गोप्यानि साक्षाद्धिगन्तुं अधिकारिणः? ताद्याधिकारिणां मध्ये कित वा पुनः प्रभवन्ति प्रवेष्टुं भौतिकप्रकृति-गूढच्यापार्विधिपपञ्चम्? यसात् अणुगर्भसुप्ताः पृथुलब्रह्माण्डशक्तिविसराः प्रयोध्य विप्रमोक्ष्यन्ते । विरला अत्यन्तिविरला अङ्गिलपरिगणनीया एवेति वक्तच्यम् ।

यसिन् कसिश्चियो किमण्यस्त प्रवलाधिकारस्ररूपम्, भवत तत् अध्यातम-विद्याद्यधिभूतविज्ञानान्तं धीविलसितं, साम्राज्यशासन-विक्रमसचिवं पाहुपलं द्या, द्रव्यो-त्पादन-विमजन-विनिमयाद्यर्थनयानुश्चिष्टं वाणिज्यवैभवं वा, सम्रदायजीवन-ज्यवस्थापन-कियादाक्ष्यं वा, सर्वदा तत् परिमितसङ्ख्याकैर्मानुपैद्वारिव स्वयं आविर्भूय सर्वं सम्रदाय-मनुशासीति नेदमास्पदं विचिकित्सायाः । तसात्, ज्ञानपलैश्चर्य-कियादाक्ष्यादीना- मन्यतमेनैकेन वा नैकेन वा जनसामान्यसमुदाये विनीयमाने, नेतारः सत्त्वषृद्धाः अत्यरूपगणना एवेत्यवधार्यम् ॥

एवमेय वेदर्गीणां अष्पात्मविद्यारहस्यज्ञानादिकं नाभृत् सर्वजनसाधारणं, अपि तु जनसामान्यस्य यहियागाद्यनुष्ठानद्वारा देवताराधनसामग्री सम्पादिता । तसात् सर्वेऽपि जना वेदकालिका अध्यात्ममहोन्नितं गुप्तविद्याध्वनय अधिजग्रुरिति नैतत्तथ्यं अस्पदुक्ति-ष्वारोपितं भवति । अपरं च वेदकालिक-विज्ञानमहोन्नते रधःपतनपद्यायां प्रादुर्भूतानि दार्शनिकशास्त्राणीति न कदाऽप्यवोचाम । वेदविज्ञानाधिगम-पद्धतिरन्या, दार्शनिकशास्त्र-विचारसरणिरन्या । आद्या साक्षाइर्शन-अवणजन्या पाद्यसाधनेरशिक्षिता सहजन्यास्त्र-विचारसरणिरन्या । आद्या साक्षाइर्शन-अवणजन्या पाद्यसाधनेरशिक्षिता सहजन्यास्त्र-विचारसर्थारन्या । अपरा तु द्यद्विगलात् प्रत्यक्षानुमानादिप्रयुक्तामित्वर्कयुक्तिभिः साधितैः विचारेर्लन्या निथयविश्वेपात्मिका सिद्धान्तभावना । उभयोरपि मार्गयोः युगयोरिव यृहद्दन्तरं वर्तते । न हि अध्यात्मानुभृतिः कामपि तन्यकल्पनाविचारजन्यां द्यद्विन्माशित्य सम्भवति, नापि सा शरीरयात्रासाधनोपचय-वैभवद्रच्यसमृद्ध्यादिकं अपेक्षते । न वा गुप्तविद्यावेचक्षण्यं वाह्ययुद्ध्युत्कर्पायत्तं भवति । यां वयं इतिहासविन्मतानुरोधेन प्राकृतद्शां मन्यामहे तस्त्रामेव यहवः पुरातनाः अधुनातनानां आश्वर्यजनकानि गहनानि प्रकृतेस्तत्वान्यवजग्रुरिति ज्ञायते । न ह्यन्तश्रक्षरधुनातनलायत्तम् ॥

ननु अध्यात्मसमृद्धिवेदर्पीणां वस्तुतश्रेदासीत् तत्कथं न तल्लक्षणं तदुत्तरयुगेषु लक्षणीयतया विस्पृष्टमिति चेद्भूमः । वेदर्पिप्रभावलक्षणानि उत्तरत्र दृश्यन्ते न वेति, दृष्टानि चेत् केन प्रकारेणेति च, प्रचलस्यम्मिन् विचारे पुरस्तात्प्राधान्येन प्रसक्तो भविष्यति । अत्र सिदं वक्तन्यम् । वेदयुगभाषाद्वद्विचिल्लासः बहुतरां विषरिणतिं प्राप्त इति प्रत्यक्षमिदं उत्तरकालिकग्रन्थावलोकनेन । यद्यपि महदन्तरं वेदयुगस्य ब्राह्मणा-रण्यककालस्य चामवत् तथाऽपि वैदिकं एतिद्धं देवतादिरहसं वा ब्राह्मणेष्वारण्यकेषु च किश्चिद्धा रक्षितं रिरक्षिपितं इत्यद्भुतमेवेदं पश्यामः । आस्तां तावदेतत्, ननु कथं पुनः वादशं पावनं पुरातनं वैदिकं युगं अकृतार्थमेव नष्टमिति चेत्रतचोद्यम् । प्राचीनयवनेषु प्रहस्यवेदिनां युगमिव, वेदर्पाणां युगमप्यस्तमितम् । यः कोऽपि मवतु अदर्शनप्रकारः, सर्वथा कालस्य पर्यय एवति वक्तन्यम् । प्राचीनयवनादिषु रहस्यवेत्तृयुगं आसीदिति प्रतियन्ति ऐतिहासिकाः । तदस्ययादधुना नैवासीत्तादशं युगमिति न कोऽप्याह । एवं

वैदिकयुगात्यये नासीदार्परहस्ययुगिमित शक्यं विदित्तम् । अथवा सम्भावयामस्ताविदं,
यत् साम्प्रतिकी भवनोत्तर-प्रकृतिविज्ञानविद्या-विज्ञृमिभता मानवजातीया सम्यता संस्क्रतिर्वा केनाप्युत्पातेन प्रायः प्रध्वंसमापादिता भवेत्, भूमण्डलविध्वंसावहेन घोरास्रविसर्जन-धुरीणेन अणुगर्भमेदनेन वेति । कथमस्रदुत्तरकालिकैनैवासीत् प्रकृतिविज्ञानसाम्राज्यधुरन्धरं युगिमिति वक्तं शक्यम् ?

रन्ध्रवहुलोड्यं पाश्रात्येतिहासिकानां वादः, यत्पुरात्तनेषु युगेषु सर्वत्र मानुपाणा-मतिवालिशा बुद्धिरिति । स्याद्वा, प्राकृतभूतसर्गादौ अत्यन्तमपरिपका यथाजातावस्यां मानुपस्य । न तु सा प्राचीनयवनादिषु वेदर्पिषु वा अर्पणीया भवति । तावान् दृश्यते तेषु परिपाकः, यावता महर्पीणां मञ्चदृष्टिषु घीप्रसादः अन्तर्दृष्टिश्रवणादिगोप्यसम्पत्ति-सचिवः प्रकाशो भवति चक्षुष्मताम् ॥

हदं चेह सारयामः यदरविन्द आचार्य आह— "भारतवर्षे, अन्यत्र भृखण्डेन् विवन, मानुपसामान्यस्य अभिष्टद्विरतिमन्दक्रमा, विरलानां केपाञ्चिदेव अध्यात्म-सम्पद् रहस्यविद्याकौशलं च सिद्धे अभूताम् । अत्र प्रथमं अन्वर्धष्टिपधानं वैदिक्ष्युग-मागतम् । तत्त्रकल्पनाविचारजन्य-धीविशेषप्रधानं ग्रास्तीपयुगं ततः परमनुगतम् । वैदिके युगे ऋषीणां अन्वर्दर्शनमेव मुख्यं साधनं, शास्त्रीये तु प्रत्यक्षादिप्रमाणैर्विचारः साधनम् । यत् साधारसाधनजन्येन आन्वरेण साधितं महर्पिभिः, तदेव विचारयुद्ध्यादिद्वारेण साधितं प्रष्ट्वाः तत्परं योगाध्यानः । एवं कालान्तरेषु उत्तरत्र अन्तःकरणेन प्राणेन शरीरेणापि कचित् तं परमं पुरुपार्थं साधितं उद्यताः अर्वाचीनाः (वेदयुगापेश्वया) पन्यानः । एवं तात्रिकसाधनानि राजयोग-हरुयोगादयश्रेति योध्यम् । न चैतानि वैदिकःगुप्तमार्गादपःभवनक्रमेण यद्य्यया या समुद्ध्यानि साधनानि, किं तु वैदिका-दैतिद्याद्दं परमप्रयोजनमुद्दिश्य, स्वतन्त्रत्या अन्तःकरणादिशोधनेरुपयः प्रष्ट्रतानिति आद्यम् । इदमेव मारतीयमध्यात्मचरित्रम् । यत्र प्रथमं वेदयुगे अध्यात्मिश्चरं प्राप्ताः प्रज्ञा ततः परं पदे पदे कालान्तरेषु अन्तःकरण-प्राणादीन्यवराण्यक्षानि उद्धृत्य यावन् दाविष्ठतां प्रवां उत्तमसिद्धिभृक्षसुसेतुं प्रतिष्ठन्ते" इति ॥

कथं पुनः पाश्रात्येषु प्राज्ञा ऋजुमार्ग मिच्छन्तोऽपि वह्नुचार्पसमयस प्राकृतावस्थां विश्विन्यन्तीति चेदस्त्यत्र कारणम् । भूमण्डले मानवजनिमनः प्रादुर्भावः कतिपय-'सहस्रवार्षिकः न तु बहु शतयुगकालिक इति कश्चन काल्पनिकं पाश्रात्यं ऐतिहासिक-'सिद्धान्तमवलम्ब्य वेदर्पीगां कालं निरणैपुः । अत एव द्वित्रैः सहस्रवर्षेः परिमितशत-वर्षर्वी आर्यजनोदयाम्युदयादिकथास्तः परिसमापिताः । इयं च पूर्वकथा तेपाम् । भृगोलेतिहास-गवेपणारमभे दौदावावस्थायां तथाविधा मतिरासीत्तेपाम् । साम्प्रतं वर्धमाने चेतिहासविद्याने तादशी प्रतीतिः प्रायेण विवर्यस्ता । अपरं च, भौतिकविज्ञानाम्युद्य-समये लोकायतिकसिद्धान्ते पाथात्यबुधमण्डले साम्राज्यं शासति, वेदार्थनिचार्रद्वारेण ·पूर्वेषां भारतभूजुषां साङ्घिक-समयधर्मादिव्यवस्थां जिज्ञासन्ते सा । तत्र नानामानुष-वर्गाणां प्रराष्ट्रत-समयधर्म भाषातत्त्रादि-पर्यालोचनया यात्रहिदितं उपादाय यावद्भिमतं भावनावल-साहारयेन च भारतीय-वेदेतिहासधर्म-व्यवस्थामकल्पयन् । तथा सति तेषां संस्कारे सामध्ये च, नेदमाथर्थ यदभिहितं तैर्वेदर्पयः प्रायेण पामराः पृथम्बना वा, त्तेषां कवितानि बालभावसुलभानि, तेषां देवताः प्रकृतिव्यापारावेक्षण-विम्मयसम्भाव-नादि-सञ्जाताश्रेत्यादि । वेदविचारप्रारम्भे तल्लब्धा सामग्री न प्रुष्कलेति तु तथ्यम् । मानुषपादुर्भावाभिष्टद्धि-सङ्घनय-धर्मस्यापनादिषु तेपामुक्तपूर्व मतमधुना यातवामं भृयिष्ठ-भागशो गतरसं च । तसाद्वेदानधिकृत्य सावधानं पुनर्विचारः करणीय इति तथ्या-न्वेपणपराणां धीरुत्साहश्रात्यन्तमपेक्षितावित्यलं विस्तरेण ॥

तावता भवत विसर्जनं तावत् पश्चिमराण्ड-पाण्डित्यविलसितस्य । तदनुसारिणां मारतीयानां नव्यसंस्कारोपस्कृतिधयां वेदार्थविचारसरणिरद्यापि सारतो न परिष्ट्रचेति चेन्नेदमपलपितं स्थात् । यद्यपि पहचोऽसासु मेधाविनः प्रतिमाद्यालिनः ऋजुमार्गगामिनः विविधविद्याप्रस्थानेषु प्राच्येषु प्रतीच्येषु वा पुरातनेषु नृतनेषु वा व्यवसायिनो जेजी-यन्ते, तथाऽपि वेदविद्याविचारे तथाविधाः सन्तीति नालं स्रो वदितुम् । सन्तोऽपि विरलाः पाश्चात्यपुराणसिद्धान्तेषु पूर्शेक्तविधेषु बद्धश्रद्धाः चालयन्ति परिश्रमं, यस्य फलितेषु तु न लक्ष्यते वैशिष्ट्यम् । अय सन्ति चेद्विद्योगाः ते च विषयविस्तरेष्वप्रधान-तथ्योपलिधेषु वा द्वयन्ते । सारांशेषु तु सँव पाश्चात्यानां दृष्टः, तैः प्रकल्पित एवाच्वा, तैर्विभावित एव वेदर्पि-धर्मसमय-सिद्धान्तः, तेम्यः सम्बन्द्रतमैतिद्यमेव शिष्ट-

सम्मतम् । इदं सर्वमयलम्ब्य वेदमन्न-पद-पदार्थ-चरित्रविचारः क्रियतेऽस्मदीयेन्च्यैः विद्वद्भिः । तैः प्रतिपादिताः पर्यरप्राया एव वेदर्पयः, प्राकृतेषु अप्रिवाय्वादित्य-पर्जन्यादिषु देवताभिमान-जड्युद्धयः, शिशुजनता-कल्पानि कवितानि । अहरहरूदयत्यप्यरुणे अहरहराश्चर्यचिकता उपोदर्शने, रात्रिसरणमात्रेण साध्वसावेशः वेपायृपीणाम् । एवमादयोऽभिप्रायाः सामान्येनाद्यापि न जहति वेदविचारप्रशृतिम् । अयं च अधुना शिष्टाचारप्राप्तः सम्प्रदायः सङ्घातः, यत् सर्वेरपि नव्यमार्गेण वेदार्थविचारे क्रियमाणे वेदकवित्तस्य रामणीयकं कीर्तनीयमिति । वत्रापि उपस्रक्षत्तानि पाश्चात्यदैर्शितपूर्वाण्यपि श्रेयोविषये शतशोऽपि वक्तव्यमिति उदाहतानि भवन्ति । सन्स्येय बहूनि सक्तानि काव्यशोभावहानि वेदे, तत्रापि विशेषतः उपस्रसक्तेषु । नात विवदामहे । परं तु तथा वर्ण्यमानानां चारुकवितासक्तानां तैः प्रतिपाद्यमानं तदिभमतं तात्पर्य कथित् सायणभाष्यानुरोधेन साधितं तथाविध-सङ्कीर्वनानुगुणं समुत्कर्षे नावहति, प्रत्युत, ते च कवयः वालिश्चयुद्धयः, सर्वसाधारण-व्यतिकरेषु लव्धाच्यतुत्थः क्रविदुन्मत्तप्रलायालङ्कतवदना इति च निरूपयेदित्यसंशयम् ॥

"अतारिष्म तमसः पारमस्" (१-९२-६) ऋषौ कृत्स आङ्गरसे एवं कृतज्ञत्या सम्मदेन च देवतास्तवमातन्वति, एपां वेदार्थविमर्शिनामर्थाविष्कारनये केवलमिधाप्रचये मायो ग्राह्मः, न पुनस्तमसस्पारस्य तरणेन अज्ञानस्थान्तो लक्ष्यते, न्यतीतायां रात्रौ
अहरहः स्रुप्तोत्थानमेव कीर्ल्यते । ऋषिपदेन विश्वतानामेपां तपस्तिनां सन्तमसान्धा
रात्रिः प्रतिभयज्ञननी किल भ्तप्रेतिपञ्चाचभूयिष्ठा । अन्यद्स्ति चित्रम् । ऋषिषु
यज्ञनायोपिष्टिष्ठेप, उदित् एव सूर्ये पुनरुद्याय प्रार्थयन्ते । एपां प्रार्थनावलेन वेदपारायणमहिस्त्रेव सूर्य उदेत्य दिवमारूढ इति तेपां प्रत्ययः किल! स्थान्नाम ताद्यो
जनसामान्यस्थाप्यचिन्त्यो मूढिविधासः, किं ते नाज्ञासिषुरिदं यद्रात्रेरपाये प्रभातं, तच
परिणतं दिनं, दिनस्थान्ते रात्रेरागम इति? नाविदितं तेपामिति शक्यं चिदत्तम्,
"न देन्यानि प्रमिनती ज्ञतानि" "ऋतस्य पन्थामन्तेति साधु" (१-१२४-२,३) एउमादिमश्रदृष्टिषु जामतीषु । एवज्ञातीयकान्यसङ्गतज्ञात्थितानि मन्नप्रपृष्टितानि भवन्ति
पात्रास्यचेदुष्पविनीतानां नन्यमारतीय-वेदविधाविचारिणां मन्नार्थप्रहणसर्गण चेदनुगच्छेम ॥

अय यदि वयं वंदमन्नान् मन्नदर्शिनो महर्गीयाधिकृत्य वहीः कालादागतं चिरन्तनमेतिहां अविस्परन्तो विवेकसनाथया विचारदृष्ट्या वेदान् पत्र्येम, सद्यः प्रध्वंसो भवेद्

√अमस्य, वेदस्कानि न वालकल्पनादेश्यानि वालिग्रकवितानीति स्पष्टतामीयुः, मन्न
ह्रष्टारः 'सत्यश्रुतः' कत्रय इति च । यदि च श्रीमदर्गविन्दचरणेः प्रदर्शितमध्यानं प्रविशेम,

ह्रेथा भवति लाम इति ध्रुवम् । मन्नेष्वारोपितानि अनुपपत्तिप्रचुराणि प्रलपितानि

पलायितानि स्युः । दुरवगाहानि दुनिर्णेथानि वहूनि स्थलानि मन्नेषु सुगमानि भवेषुः ।

अयमन्वयतो लामः, व्यतिरेकतस्तु अयम् । मन्दर्शिना मध्यात्मसमुन्नतिः, सक्तमन्नेषु

निक्षिप्तं गहनं तन्त्वं, देवतानां स्वरूपं, इत्यादीन्यधिकृत्य लभ्यते ज्ञानम् । उपनिपत्सु

क्षित्रहृश्यमाणाः दुरवगमांशाः स्पष्टा भवन्ति । अन्ते चेदम्, पुराणेतिहास-तन्न
शास्त्रादीनां वेदम्लक्तकीर्तनं, वेदगारांशोपन्नंहणमेत्र सुख्यं प्रयोजनं इति च उद्घोपयन्ति

तत्त्रहृन्य-प्रमाणवाक्यान्युपपन्नानीति निश्चयध्य लभ्यते । तम्मादमनमूलानां पद्यधाः

अनृतप्रायकल्पनाविद्यानां पाथात्यमतावलम्ब वेदवादानां निरासो न्याय्यः । वेदविचारे

यावजीवं कृतविद्यानां सिद्धान्तस्य मूलतो विरोधादरविन्दपादीयो वेदगुप्तार्थवाद उपेक्षा
श्वम इति वादः प्रत्युक्तः ॥

अथ द्वितीय आक्षेतो विचार्य समाधीयते । सायणीयमम्प्रदाय-व्याख्याविरोघात् परिहरणीयो वेदरहस्यवाद इति द्युक्तम् । किमियं अनादेः कालादागतं कमित सम्प्रदाय-म्यलम्ब्य मन्त्राणां सायणीयच्याख्या प्रष्ट्रचा, उत, व्याख्याता सायण आचार्यः स्यमेव वेदमाष्यविरचनेन मन्त्रार्थविचारसम्प्रदायं नव्यं नवीकृतं वा प्रारेमे? सम्प्रदाय-पद्श्रवणादुद्वतो भवत्ययं प्रश्नः । यतो मन्नव्याख्यानेष्वयं व्याख्याता वेदानां कर्म-परसं उद्धोपयतां सम्प्रदायमवलम्बते प्रायशः । कचित् पौराणिकं एतिहासिकं वेदान्त. शास्त्रीयमन्यं वा सम्प्रदायमाश्रयते । मन्नव्याख्यानेन वेदानां कर्मकर्पतं निरूपितं परिकरवन्धः कृतः सायणेनेति निर्विवादम् । तस्माद्यत्र आरादिप कर्मसम्पर्कराहित्यं मामोक्षाक्षरप्रश्रंसा च द्वरयते, तत्र कर्मपरस्वादिनां प्रयोजनामावमालक्ष्य वदनुरोधेन अर्थविष्टतिं सामोति । यत्र पूर्वर्योस्कादिभिः ज्ञानप्रश्नेतार्पं किमपि सक्तप्रदाहृतं तत् परिहर्त्तमक्षमः तादशमन्नाणां अरक्षटार्थेषु स्वरससामावस्रपदिशन् स्फुटेषु शन्दार्थेषु गत्य-नतरिवाद् अष्यात्मपरत्वया व्याख्याय कथित्रत् कृतकृत्यो निर्गच्छति । अत्रेदं दृशन्तने-नतरिवाद् अष्यात्मपरत्वया व्याख्याय कथित्रत्वा निर्गच्छति । अत्रेदं दृशन्तने-

[प्रथम: खण्डः

प्रदर्भयामः, सर्वेषां वेदानां आस्नायपदवाच्यानां <u>प्रज्ञादिकमैंव प्रयोजनम्</u> । ये च न कियार्थास्ते निरर्थका इति प्रतिपादयति जैमिनेराचार्यस्य ''आस्नायस्य कियार्थलात् आनर्थक्यं अतदर्थानाम्" इति सत्रम् । ज्ञान-मोक्षाक्षर-प्रशंसा-विश्वतानामपि मन्नाणां कर्मसु विनियोग मामनन्ति सूत्रकाराः । तथा च सुप्रसिद्धस्य दैर्घतमसस्य 'अस्य वामस्य' /इति सक्तस्य विनियोग उक्तः । "महाव्रते वैश्वदेवशस्त्रे वैश्वदेवं निविद्धानं दिप्रतीकम् । तत्र 'अस वाम'सेत्यादिकं एकचलारिशदचं प्रथमं प्रतीकम्'' इति स्तितम् । कर्मप्रधाने सायणीयभाष्ये अस्य स्कार्य प्रथमचीं व्याख्यानस्थान्ते एताः पङ्कीः पश्यामः । "एवं उत्तरत्रापि अध्यात्मपरतया योजयितुं शक्यम् । तथाऽपि खरसलाभावात् <u>त्रन्थविस्तर</u>-भयाच न लिख्यते । यत्र 'द्वा सुपर्णा' इत्यादी स्फुटमाध्यात्मिको हार्थः प्रतीयते तत्र प्रतिपादयामः । अयं मन्त्रो यास्केन न्याख्यातः (ति. ४-२६.)'! इति । 'अस वामस्य' इत्यसा ऋचः अध्यातमपरता अस्फुटार्था किल, 'द्वा सुपर्णा' इत्यादिस्तु अन्यथा शरणं नास्तीति अध्यात्मपरतयैव व्याख्यायते । ऋक्षु कर्मपरतयैव व्याख्यातव्यासु एतादशाध्यात्मिकार्थो न स्वरसतां आवहतीत्यभित्रायः सायणीयः स्पष्टः । एवमादिपु खलेषु वेदान्तिनां तत्रापि अद्वैत्येकदेशिनां साम्प्रदायिकं मतमवलम्ब्य व्याचष्टे, कवित् पुराणकथाः क्वचित्पुराष्ट्रचान्यवलम्ब्य च । एवं बहुशः कृतेन प्रयासेनापि वैदिककर्म-पारम्यवादिनां वेदवादरतानां पक्षः न समग्रतः समवलम्ब्यते । निजोक्तिषु पूर्वापर-विरोधानलक्षयन् पूर्वतन्त्रसिद्धान्तविरोधं चादर्शयन्तपत्रयन् वा मन्त्राणां ऐतिहासिक-पंक्षाश्रयणेन करोति व्याख्यानम् । कथं वेदमन्त्रवर्ण-नित्यत्त-स्थापनपरेषु जैमिनीयेषु स्त्रेषु जाग्रत्सु गौणीं वृत्तिमनाश्रित्य पुरावृत्तपक्षः शक्योऽवलम्बितुम्? सायणस्तु √राजर्षिष्टत्तानि युद्धकथा अन्यानि च पुराष्ट्रतानि मन्त्रेप्वङ्गीकृत्यैव तात्पर्यमाचष्टे । विश्वताश्र वासिष्ठ-वैश्वामित्रमण्डलीय-शपथाभिशाप-सक्तर्चोऽत्र निदर्शनम् । अथवा र्यातशः श्रलेषु दश्यमानेषु <u>स्थालीपुलाकन्याये</u>न एकां सायणभाष्यपङ्गि उदाहरामः । "अवोचाम रहूगणाः अप्तये मधुमद्रचः । घुन्नैरिम प्रणोनुमः ॥" (1-७८-५) अस्या क्रची व्याख्याने सायण आह- "क्रिपि: कृतं स्तोत्रं अनया उपसंहरति । रहूगणख पुत्राः वयं गीतमाः" इति । अत्र वेदापीरुपेयस-वादपक्षीच्छेदः कृतः । अयमेव व्याख्याता वेदनित्यवासिद्धान्तिनां पूर्वतन्त्राचार्याणां मतमभिमान्य वेदार्थस प्रकाशिकां व्याख्यां निषद्ववान् ॥

त्तदिह परीक्षितव्यम् । को वा सम्प्रदायः सायणेनावलम्बितः सङ्गीर्ण एवेति वक्तव्यम् । सायणाद्वहोः कालात्रागेत कर्मपारम्यवादिनां सम्प्रदायो विदितचर इति नात्र संशयः । परं तु अन्येऽपि वेदार्थविचार-सम्पदाया अत्यन्तपाचीना आसन्तिति सन्देइगन्घोऽपि न भवति । <u>यास्केनोछिपिताः</u> सन्ति वहवः पक्षाः । अधिभृताधि-दैवताध्यात्मवादिनः, ऐतिहासिकाः, याशिकाः नैरुक्ताश्रेत्येवमादयः । अधियज्ञ-अधि दैनत अध्यात्मारमं त्रिविधं ज्ञानं वेदाछम्यत इति <u>यास्कनिरुक्ता दवगम्यते ।</u> न केनलं यझपरमेव भवति मन्त्राणां व्याख्यानमिति मन्यते यास्कः । सप्रमाणमेतं पुरस्ताद् उपपादिषप्यामः । इदमत्रात्रधेयम् । निरुक्त चृहद्देवतादिग्रन्थान् अवलोवयैव सायणीयं वैदमाप्यं विरचितम् इति निर्विवादम् । निरुक्तकार मुदाहरता माप्यकृता नातपस्काय मन्त्ररहसं देवतारहसं वा प्रत्यक्षं भवतीति यास्कोक्तं न लक्षितं, नोहिधितं, कर्मपर-व्यारुयानाय तदझीकारो नापेक्षित इति निशदं भन्नति । तसात् सायणीयवेदमाष्येण अध्यातमदेवतातत्त्रादि रहसानां निक्षेषो वेद इति चिरन्तन मैतिहां तिरस्कृतम् । सायण-भाष्यादेवोद्गतो न्तनः सम्प्रदायः, येन ऋचः सर्राथ यज्ञकर्मकपरा इति प्रत्ययः सर्र-जनीनः सञ्चातः । यद्यपि यज्ञपरत्रयादो मन्त्राणां त्राह्मणेम्यः समुद्भूतः, तथाऽपि अध्यातमरहस्यादिपरतया मन्त्राणां ग्रहणं आसीत्पुरेति निश्वासो निदितचरः माचां निदुपाम् । अत एन मन्त्राणां वेदपुरुपातमतया पाननस नीर्यनन-प्जनीयसादिकमे-तिद्यं पुरातनभारताभिजनेषु पुराणेतिहासेषु साक्षात्कृतपरतन्त्रानां महामनसां निवन्धेषु निरुद्धमभनत् । <u>माक सायणीयवेदभाष्यात् न केनापि वेदानां सम्पूर्णं व्यार्यानं</u> <u>मणीतम्</u> । प्रणीतमिति न श्रुयते, सर्वथा नोपलम्यते । यत्र कचित्रियद्धमपि, भागशः उपलम्यते, भागश एव निवदं वा खात् । चतसृणां सन्नाह्मणारण्यकानां वेदसंहितानां व्यारुयानं ब्रह्माण्डप्रयासेनावध्य कर्मैकपरतां वेदानां समर्थयामास व्यारयाता साय-णाचार्यः । तसादस्य चतुर्वेदमाष्यं समस्तपण्डितमण्डल मावर्जयतीति नात्र चित्रम् । किं तु सायणीयः सम्प्रदाय एक एव चिरन्तनो वेदार्थविचारसम्प्रदाय इतीद अपलिपतं ४ मिविपक्षधूर्वहेणेत्यलम् ॥

अथ जवन्योऽयं तृतीय आक्षेपः । यद्वेदार्थनिचारे प्रामाणिकानां पूर्वमीमांस-कानां सिद्धान्तस् निरुद्धतादनादरणीयो वेदगुप्तार्थपक्ष इति । वयमादिवेदसंदिताद्यक्त- तात्पर्यावगाहे प्रवृत्ताः, तसात् मन्त्रार्थविचारोऽत्र विषयोऽसाकम्, न ब्राह्मणवाक्यार्थ्-विचारः यत्र तु पूर्वतन्त्रविचक्षणाः प्रामाणिका भवन्तु नाम । ब्राह्मणानि मन्त्रार्थ-विवरणानि तत्र तत्र यहोपयोगीनि भवन्तीति हेतोरेव सायणः प्रथमं त्राक्षणं व्याख्याय ततः परं तद्तुसारेण ऋचां व्याख्यानमारेभे । आह च भाष्यारम्भे- "ब्राह्मणस्य मन्त्र-च्याख्यानोपयोगितात् आदौ ब्राह्मणं आरण्यकाण्डसिहतं च्याख्यातम्, अथ तत्र तत्र ब्राह्मणोदाहरूणेन मन्त्रात्मकः संहिताग्रन्थो व्याख्यातव्यः" इति । तदत्र अस-त्सिद्धान्तः सायणीयसम्प्रदायविरुद्ध इति वादः सुबोधः । मीमांसकास्तु न कावि मन्त्रसंहितानां व्याख्यां चक्रुरिति श्रूयते, न वाडस्त्यवसरः । ब्राह्मणवाक्यान्यादाय तदनुसारीणि स्मृतिवाक्यानि वा क्वचिदालोच्य वाक्यार्थनिष्कर्पाय समीचीनः पन्धाः परिकल्पिवो मीमांसकै: 1 तेपां धर्मजिज्ञासा सुख्या, न मन्त्रार्थमीमांसा । अत एव न कैश्चिद्दि पूर्वतन्त्राचार्यैः वेदसंहिता व्याख्याता, व्याचिख्यासिता वा । सत्त्रकारी जैमिनिर्न प्रवृत्तो मन्त्रार्थमीमांसायाम् । न वा श्वरखामी तद्भाष्यकारः । नापि भट्ट-पादाः । किम्रु वक्तव्यं अर्वाचीनैर्मीमांसकैर्न चिन्तितमिति । उत्तरत्र प्रसक्तौ मीमांसक-सिद्धान्तमधिकत्यास्ति वक्तव्यमित्येतावतेय विरमामः । धर्ममीमांसकानां मन्त्रार्थ-मीमांसायां आदरोऽधिकारो वा ुशशविषाणसोदरतां भजत इत्यत्र सङ्घेषः । परि-हतोऽविचारित-रमणीयः कनिष्ठ आक्षेपः ॥

अथ सायणीयमाष्यगत-गुणदोषसरणपुरस्सरं वेदार्थविचारशृष्तानां सायणो न केवलमत्यन्त ग्रुपयुक्तः, अपि सनिवार्थ एवेत्युपपाद्य सिद्धान्तपक्ष माचक्ष्महे । मरतखण्ड-गत-नानाविषयवात्तव्य-विद्वन्मण्डलीपाण्डित्य-निर्माथतं वेदार्थसार ग्रुपादाय वेदान् व्या-च्यां सायणः । महानयग्रुपकार उत्तरकालिकवेदविद्याविचारिणां इत्यसंग्रयम् । पद-पाठसहितानां संहितास्यमन्त्राणां व्याख्यानावसरे बह्वोडनर्घा विषया उल्लिख्यन्ते—प्राचीनप्रमाणग्रन्थवाक्यानां उदाहरणं, विविधान्येतिह्यानि, निषण्डः, सक्तमन्त्र-पद-तत्सग्र-दायानां अर्थः, कचिद्रर्थान्तराणां सम्भवः, ऋचां छन्दोच्याकरणसरप्रक्रिया-इत्येवमादिष्ठ सायणीयभाष्यानुगृहीतेषु सत्स्वेव, तत्यरं तात्पर्यगुणदोपविचारस्यावकाद्यः सम्भवति । अर्थविचारग्रन्थेरपि वेदिकेरच्ययन-पारायणपरैः पद्पाठयुक्ताः संहिताः कण्ठसाः कृताः न चेद्रक्षिष्यन्त सायणभाष्यस्य नाभविष्यदवकाद्यः । एवमेव सायणीयभाष्यं न चेद्

अमविष्यत्, अन्धकारबन्धुरो दुरवगाह एवामविष्यत् वेदशब्दसमुदायोऽसाकम्, वेदगुप्तार्थपक्षपरीक्षाऽपि दुर्घटाऽमविष्यत् । तसात् प्रशंसनीयः कृतज्ञतया प्रयोजन-गरिमा सामान्यतः मन्त्रपदपाठ-शब्दरूपावतार-वाक्यान्वयप्रसङ्गेष्वित्यलं विस्तरेण । परं तु याज्ञिकपारम्यं द्रढियतुं प्रष्टुत्तेऽस्मिन् व्याख्याने छिद्रबहुल: खप्रयोजनस्यापि अनावश्यकः अनुज्ञः पन्धाः स्फुटास्फुटरहस्यार्थमन्त्रेषु कर्मपरत्तया व्याख्यानाय अव-. लम्बित इति पुरस्तात्तव तत्र मन्त्रार्थविचारेषु स्पष्टीमविष्यति । अयमप्यिकिञ्चित्करो छोपः सायणीय भगीरथप्रयत्नसाधित-वेदमन्त्रतात्पर्यापेक्षया । कीदशं मन्त्रतात्पर्यं साधि-तम् ? सर्वेषां मन्त्राणां प्राधान्येन कर्मसु विनियोज्यतं अर्थात् कर्माङ्गतं अत एव कर्मैक-परतं साधितम् । अथ किं फलितम् १ वेदानधिकृत्य यत्पुरातनमैतिहां तदसत्, वेद-यावनतायाः प्रतिष्ठेव निर्मूलिता, अध्यात्मतत्त्व-देवतास्त्ररूपसाक्षात्कारादि-बहुरहस्य-निक्षेपो वेदराशिरिति विश्वजनीनविश्वासस्य निराधारता । निगमागम-पुराणेतिहासो-द्धोपिता वेदमूलकातिगहन त्रेोज्ञाननिष्ठा-रहस्यादिकथा सर्वाऽपि ब्रह्माण्डपरिमाणकल्पा काल्पनिकी केवलं गाथा । नेह अध्यात्मनिःश्रेयसादिकं द्रष्टव्यम् , तत्तु वेदान्ताख्यासु 🗢 उपनिपत्तु । मन्त्रात्मके मूलवेदे कर्मसाधनमेव लक्षणीयम्, येन विविधं धनं बलं अजाः पश्चवः गवाश्वादयः पुष्टिः तुष्टिः हिर्ण्यं भृत्याः विजयः अरातेर्वधः तद्धनहरणं प्रतिस्पर्धिनां निन्दकानां विनष्टिः- एवमादिफलावाप्तिः सिद्ध्यति । एतादशफल-प्राप्त्युपायभूतो यागो वेदे विधीयत इति सायणीय-मन्त्रच्याख्या-बलावलम्बनेन नच्याः प्राचीनर्पीणां पृथग्जनतां निर्णेतुं प्रयुत्ता इति कथमिदं अन्याय्यं भवितुमईति? यद्यपि ख्रुरपञ्चः सायणेनाङ्गीकृता अध्यात्मतत्त्वसत्ता मन्त्रेषु, यद्यपि तस्य महर्षिषु पूज्यताबुद्धिः, देवतासु अस्तिलप्रत्ययः, मन्त्रेषु पावनल-वीर्यवन्त्वादिविश्वासश्रासन् । तथाऽपि प्रतीच्याः वेदवाह्यास्तदनुयायिनो नव्याः भारतीयाश्च, सायणो व्याख्याता स्वीयकालिक-मूढ-विश्वासभागसामीति पूर्वोक्तपरप्रत्ययनेयताविशिष्ट-मनीपारूपक्तसापराधः भन्तव्य इति औदार्यं प्रदर्शयन्तीति नेदमाश्चर्यम् । तेन हि महातुपकारः कृतः सम्पूर्णवेदव्याख्यानदानेन । यतो यावदपेक्षं खकल्पनासिद्धान्तस्य सामग्री सम्पादिता । परं तु पशुप्रायजीवन-सुखः भोगैश्वर्यप्रसक्तानि अहङ्कार-ममकारमूलक-ईपणपोपणादिमहाफलानि याज्ञिककर्माण्येव वेदः तात्पर्यहृदयमिति सहस्राधिकम्के अयुताधिकमन्त्रे ब्रह्मकोशे निर्ले निर्विचारं निर्भयं च त्रतियादयन्त्येवैके पूर्वेपाम । तथा सति, तेषां गतं पूर्वतन्त्रसिद्धान्तं वा ईश्वरगीता-

"सर्वेश वेदैरहमेव वेद्यः वेदान्तकृद्वेदविदेव चाहर्म्" इति वेदपारम्यमुद्धोषयन्त्यर्षि ईटशान् वेदवादरतानविषश्चितो निन्दतीति किमत्र चित्रम् १.

अथास्मत्पक्षस्सारत उपन्यस्यते । ऋग्वेद एवात्र विचारविषयः । अन्येपर्र वेदानां स्थानं अन्यत्र विचिन्त्यते । मन्नाणां रहस्थार्थो वर्तते । स एव वेदस्कानां वैदि-कयजनस्य च आन्तरः परमार्थश्र भवति । अनेन सायणप्रतिपादितो वेदानां बाह्यार्थोऽ साकमभिमत इति प्रतीतं भवति । सायणव्याख्या कचित्पदस्य वावयस्य ऋचो वा स्वीयकर्मपरतासाधनायापि नोपयुक्ता भवतु, नावश्या वा भवतु, कतिपयेषु स्थलेषु तेन निष्पीहिता अर्था असङ्गता वा भवन्तु । तथाविधानि स्थलानि यथावसरं दर्शेन यिप्यामः । परं तु इदं सर्वमसाकमुपेक्ष्यम् । विस्तरशस्तत्र तत्र अर्थानुपपत्तयो दृदय-माना अपि समासेन वहियाग-तदनुरुद्ध-देवतादिपक्षसमर्थकं तदीयं मञ्जव्याख्यानमत-मभ्युपगच्छामः । <u>मञ्चामां आन्तरार्थस्त सुप्तः</u>, यू<u>ख बाह्यार्थः कञ्चुकबद्वतिष्ठ</u>ते । आरं-ण्यकसहितानां बाह्मणानां युगादत्यन्तप्राचीनं मन्त्रद्रष्ट्रणां युगम् । तेषां गहनतत्त्वविदां गूढभाषया गोषितानां गोष्यानां कोश<u>्करवेदः । ते</u>षां ऋवद्यक्तानां समुदायमेव ऋग्वे-दसंहितामाचक्ष्महे । तानि पुनः स्कानि नासात्परिचितानीव कविलानीति बोध्यम् । प्रत्युत, साक्षारकृतधर्माणां ऋषीणां श्रवणाद्दर्यनाच निर्गता ऋचो मन्त्रदृष्टय इति चिरन्तनं व्यपदेशं भजन्ते । प्रादुर्भावप्रभावतः शब्दतोऽर्थतः नादपरिष्पन्दविशेपतश्च मञाणां वीर्ववन्तं दष्टफलकलं च सुप्रसिद्धे । ऋषेर्मश्रद्रष्टु रन्येषां च पुरुषार्थसाधनायाली-किकोपायभूतो मन्न इति प्राचामाचार्याणां मतं अस्पदिभमतम् । एपां मन्त्राणां द्वावर्थौ भवतः इति प्रागुक्तम् । तत्र अन्तरर्थ आन्तरङ्किक आध्यारिमको वा परमार्थसत्यः । इदं च रहस्यमृपीणां विदितं, तिञ्छण्याणां च । ये च गुरुम्यो महर्पिभ्यो दीक्षां लञ्चा अन्तरङ्गशोधनसाधनादिभिः अन्तर्यजनाय शिक्षिताः । देवेभ्यः खीयं सर्वस्वं समर्प तैः प्रतिदत्तमादाय अध्यात्माम्युम्नत्या अधिलोकाधिदैवतसम्पत्ति प्रापुः ॥

अन्योऽर्थो वाद्यः स्थूलय जनसामान्योपयोगायावस्थितः, देवताराधनार्थं मजु-ष्ठीयमानेषु यागेषु प्रयोजनवान् भवति । एवं अर्थद्वयवान् प्रयुक्तः शब्दो मन्नेषु ! स चोपाय आवश्यकोऽभूत्, येन वेदरहस्यज्ञानादिकं अनिधकारिम्यो रक्षितम् । अपकः -संस्कारश्रन्यः माधारणो जनः अज्ञानाद् दुर्विनियोगाद्वा विपत्तिशरन्यतां मा गमदिति रहस्मार्थस्तस्मात् संग्रत्य गोपितः । कथं नु रास्त अपरिपकं दुर्वतं जनसामान्यं अध्यात्म--निन्धवसायं आत्मार्थजीवनाय देवार्थशरीरयात्रायै वा साधिकारं भवेत् ?

एवं अर्थद्वयवच्छन्द्रपयोगन्यवस्था विचारपूर्वकं साधिताऽपि अनायासेन स्वभा-वतो निष्पादितेति बोध्यम् । विचारपूर्विका प्रयोगव्यास्थेति चेत् कथं स्वमावतः श्रम-विरहं साधिता सादिति वक्तं युक्तमिति विरोधशङ्का मा भूत्। अत्र आदिकालिकभाषा-स्वरूपोदयोपचयान् विसृशेम । यद्यपि चतुष्टयी शब्दानां प्रवृत्तिरिति महाभाष्यवाक्या-ज्ञुयारेण <u>जातिकियागुणद्रव्येषु</u> या जातौ या शब्दः सङ्केतितो भवति, तथाऽपि आदि-काले मानुपाणां भाषा न यदच्छया सङ्केतमूला अर्थेप्रत्यायिकाऽभृदिति मन्तच्यम् । 🗸 स च सङ्केतः नियतग्रन्दार्थमम्बन्धरूपः ईश्वरेच्छेत्येके । अस शब्दस्य अयमेव नियतो सर्रमम्मतोऽङ्गीर्क्तव्यः, तथाऽपि महाजनैः तेषां प्रमुखैर्या सम्भूय अस्य शब्दस्य अयमर्थ इति सङ्केतो निर्णीतो वहोः कालादागतः इति नोपपन्नम् । वृद्धपरम्परागतः सङ्केत ईश्वरेच्छा वा भगतु, महाजननिर्णीतो वा भवतु, उभयथाडप्यनुपपत्तिर्देश्यते निरङ्कशस्य यदः छानिर्णयस निर्युक्ति कसासम्भगत् । नियतस शब्दार्थमम्बन्धस रूडलादेव सङ्कः -तसिद्धिर्द्रप्टन्या । सास्ना-लाङ्गल-खुर-फक्कद विपाणार्थरूपे गोशन्दः सङ्केत्यते । अस्मि-क्नर्थे इदं गोपदं प्रयोक्तव्यिमिति न केनापि नियमो विहितः । यदनुसारेण सिद्धः सङ्केत इति शक्यं वदितुम्। रूढलात् सिद्धः सङ्केत इत्यत्र न कस्यापि स्यादाक्षेपः। कथं पुनर्नियतेष्यर्थेषु रूढाः शब्दा इति न्याप्यः प्रश्नः । रूढिनीम निपता प्रसिद्धिः । शुण्णे वर्त्मन्यम्यासवलात् प्रसिद्धौ सत्यां, नियतलं प्रयोगवाहुल्यादनर्थान्तरं भवतीति न्वोध्यम् ॥

कथं तर्हि नियतः प्रयोगिवशेषः लब्धप्रचारो भवति, कि वा मूलं निर्दिष्टस निय-तप्रयोगस १ अस्रोत्तरं शब्दमूल-खरूपज्ञानायत्तं वक्तव्यम् । पाद्याभ्यन्तरेन्द्रियार्थाद्यनु-भवानां शारीराप्तिवायुसंयोगन निर्माथेन नाडीप्रत्युद्रोधस्याविष्कृतिरेव मानुषी वाक् श्रो-त्रिप्राद्या अर्थोद्रोधाय प्रभवति । आदौ पुरायुगेषु मानुषी भाषा न सङ्केतपदं आरूढा । सामान्यजनानां वहिर्भुवनप्रत्यक्षानुभवानां, तथा महर्पीणां आभ्यन्तरसाक्षारकार-दर्शन-श्रवणाद्यनुभवानां च शारीरकनाडीप्रत्युद्धोधस्य कण्ठध्वन्यात्मना निर्गमनमेव पुराका-लिक-मानुष्यकभाषितमिति ग्राह्मम् । वहिरन्तर्श कसिन्नपर्थेऽनुभूते, तद्वाहिण्या हृदय-स्थया बुद्ध्या (अप्राकृतानां) केवलनाडीमयान्तः शरीरस्थया कयाऽपि प्रज्ञया (प्राकृतानां वा,) प्रेरिता प्रतिबोधाविष्कृतिः अकारादिवर्णातिमका बागिति कीर्त्यते । नानन्तर-कालेष्विय अस्मिन्नर्थे अयं शब्दो वर्तत इति बुद्धिस्यः सङ्केतः परिनिष्पन्न आदेषु युगेषु 🗠 प्राणिनां यथा ''जायते अस्ति'' इत्यादिषड्भावविकारो होकसिद्धः, तथा भाषायाश्चः उद्भवाभ्युदयादिषु प्रष्ट्रचेषु शब्दार्थसम्बन्ध-नियमजन्या रूढिः सिद्धा भवति । स्रक्ष-विचारसापेक्षोऽयं विषयः भाषातत्त्वविदां सुगमः । अन्यत्रासाभिः "स्फोटसिद्धिन प्रकाशे" विचार्यत इत्यत्र यावदवश्यं सारांश्वमेव त्रूमहे । वेदयुगे प्राणवीर्यसम्पन्नः शब्दः धातर्थमजहत् खजातिगुणादिकं प्रत्यापयन् एव प्रवृत्तः । एकसिन्नर्थे यहवः शब्दाः एकस शब्दस बहवोऽर्थाश्र पदानां यौगिकत्वादेव प्रयोगवशात् परिनिष्ठिताः । असादेव हेतीर्थात्नां बह्वर्थतं भगन्ति । संयोगो विषयोगश्च साहचर्य विरोधिता प्रकरणम् " इत्यादिभिर्वाचकले नियन्त्रिते, व्यवहारसौकर्यं सम्पादितम् , अखालङ्कारिक-शासनस्य मूलं वेदे द्रष्टव्यम् । यद्यपि वैदिकपदानां प्रयोगवशात् काचन रूढिश्च निष्पनान् तथाऽपि यौगिकलं न केवलं न व्याहतम् , किं तु तदेव शब्दस प्राणवदवस्थितम् र्रे अपरं च, गत्यर्थादिषु धातुषु शतशो वर्तमानेषु वस्तुतः गतिविशेपादिष्वर्थेष्वेव वर्तन्ते । यथा वा सम्प्रति संस्कृतभाषायां व्यवहारे "ब्राह्मणं भोजय, गां चारय" इति वक्तव्ये, चरणभोजने समानधालर्थे इति कुला 'बाह्मणं चारय, गां भोजय' इति अविशेषण न प्रयुञ्जमहे । एवं विशेषतः पदप्रयोगवैशिष्ट्यं द्रष्टव्यम् । वैदिकपदानां समानधालर्थानां इसमो भेदः प्रायेण विनष्टः इत्यद्धा । तथा बहुस्थलक्रुशलपरीक्षणेन यावछन्धानि ग्राह्माणि । एवं व्यवहारसौलम्यसम्पादिकां काश्वन रुद्धि प्राप्तान्यपि वैदिकानि पदानि <u>प्राधान्येन यौगिकान्येवेति अत्र भवति रहस्यांगः । अप्रीन्द्रादीनि पदानि देवताविशेषेप</u> रूढान्यपि पहुषु सलेषु गुणवाचकानीत्र प्रपुष्यनते । 'अङ्गिरस्तमा' 'इन्द्रतमा' इत्या-्दयः शन्दाः पदानां यौगिकलं धोतयन्ति । यानि संज्ञापदानि रुढानि, तान्यवि गुण-्वैशिष्टं व्यञ्जयन्ति । एतादशी वेदभाषादशैव अनन्तरकालेषु संस्कृतमांपायाः श्लेष-नाहुल्याय अकल्पिष्ट । वेदे अयलसिद्धः कचिद् द्व्यर्थो पह्यों वा प्रायः शब्दः |

ःसंस्कृतभाषायां तु प्रायो बुद्धिपूर्वकं निष्पाद्यन्ते <u>, श्विष्टाः शब्दाः</u> । एवं ऋग्वेदसंहिता-भाषाया आद्या दशा ऋचां द्व्यर्थताममर्थनाय अनुक्लाऽभृदिति गोध्यम् ॥

सैपा किल तेपां ऋपीणां ऋग्भाषायाः प्रक्रिया । यया मन्त्राणां अन्तर्वहिश्वार्थः व्यक्योऽभवदुपपादियतुम् । यथा स्थूलो बाह्यश्रार्थः प्राकृतान् पदार्थान् आवेदयति, प-तथा आन्तरः सक्ष्मोऽर्थः आन्तरङ्गिकान् आध्यात्मिकान् प्रकृतिगतोत्तमांश-सम्बद्धान् -ग्रुढभावान् लक्षयति । यतो बाह्या सर्वाऽपि सत्ता आन्तरसत्तायाः सङ्केतभूतेति प्राचां आसीद् दृष्टिरिति पूर्वोक्त मबधेयम् । नेयं केवलं वेदर्पीणामेव विहेर्भुवने सङ्केतवुद्धिः आसीत्, अपि तु अन्यत्रापि भूमण्डले मानुष्यकस्य आदिमायां दशायां परिदृश्यमाने र्थुले जगति <u>सङ्केत्र्</u>ष्टिरामीद् इत्यवगन्तव्यम् । यदि पुराउत्तमंशोधनमतवलेन पर्या-न्होचयेम तदा निस्पंशयमिद मवगते खात् । अधुनातन विज्ञानाभ्युद्यावस्थापेक्षया अपका प्राकृतदशा भवतु नाम सा आधानां मानुपाणां, भवन्तु वा ते यथाजातावस्थायां ीनष्ठिताः, भवन्तु वा पुनस्ते वाणिज्यव्यवसायादिवार्ते प्राप्ता अप्राप्ता वा - इदं तु -सर्वत्र तेषु पत्रयामः । तस्यां आदिमावस्थायां मानवस्य सङ्घस्य गाढा दैवचिन्ता, साम-विके धर्मे भावनापलं अतुल्यं, देवतास्तिक्यव्यापारेषु कश्चन अशिक्षितः सहजगोधः, भावनावैद्यालयसनाथं अन्तस्मंबेदनं वा परिदृश्यते । यदा कालपरिपाकवद्यान्मानुष्यके न्तर्कनिविष्टा मितः विचारशीलता धीव्यवसायश्च पदं लभन्ते, तदा वौद्धं व्यक्तिखातत्र्य-न्युगं प्रवर्तते, निवर्तते च अन्तरसंवेदन-अशिक्षितनोधभावनाप्रधानं साङ्केतिकं युगम् । त्रच निवृत्तमाद्यं प्राकृतं वा युगं साङ्केतिकं ब्रूमः । यतः समस्तं बाह्यं भ्रुवनं पृथक् कुरस्रश्रथ अन्तरस्य प्रपश्चस्य सङ्केतभृतं विलोकितम् । नेह सङ्केतपदं शास्त्रमर्यादानुसारेण श्चब्दार्थसाक्षात्सम्बन्धरूप-षृत्तिपद्वेद्नीयं ईश्वरेच्छापरं वा प्रयुज्यते । सामान्यार्थे र्कोकन्यवहारसिद्धे प्रायशो गौण्या वृत्त्वा लभ्ये लक्ष्यलक्षणसम्बन्धे प्रयुज्यते । यथा आयुर्घत मित्यादौ <u>छतं चल्पमिति विवक्षा पूर्वेपाम्</u>, तथा अ<u>श्वादयः चलादीनां लक्ष</u>का अवन्तीति सङ्कतार्थविवरणे स्पष्टीभविष्यति । तस्मात् आदिपुरुपाणां सर्वाणि वस्तुनिं त्सर्वे च जगत् (सर्वे तेपामाचाराः, सामायिकधर्मः, साम्रदायिकोत्सवाश्र) सङ्केतभृतानी √त्युक्तरय माश्रयः । यो यः पदार्थः स्थूलरूपतया पहिरवस्थितः तस्य तस्य सद्देशः <u> इत्रतिरूपको इन्तरधीं वर्तते, यस्येव सक्ष्मस्य वाद्यं स्थुलं सङ्केतपदवाच्यं मृमः । सङ्केतार्थनः</u>

निर्णयस्तु भूगो वैदिकपदानां यौगिकलादेव लभ्यते । कचिद्रौण्या पृत्त्या, कचिनमन्त्रेपुः
 मन्त्रकृतां देवतादिदर्शनविधानिर्वर्णनाद् अवगतैर्विम्वविशेपेश्वेत्यलम् । सङ्कत्तव्यवस्थां
 अधिकृत्य पुरस्ताद्वितीयखण्डे विचारः प्रसङ्घयते ॥

यहिः सर्व मन्तरर्थस सङ्केतभ्व मित्युक्तम् । तसाद् वहिर्यागोऽपि सङ्केतो भवति अन्तर्यजनस । तर्हि प्रथमं यागस्य सङ्केतार्थं प्रतिपाद्य ततः परं साङ्केतिक समयानु-<sup>∨</sup>सारेण के वा लोका: कानि खरूपाणि देवानां व्यापाराश्च इत्यादीनि विचारयामः । चतारो भवन्ति यागस मुख्यांशाः, युजमानः, ऋतिजः, द्रव्यत्यागः, फुलानि यज-नस चेति । तत्र यजमानो यजनाय प्रवृत्तः मूर्तिमान् जीव आत्मा । ऋतिजो पाज्ञि-कानि कर्माणि यथास्थानं यथाकालं निर्वहन्तो यज्ञस्य प्रारम्भात् समाप्ति यावत् यजमानं उपकुर्वन्ति । ऋतौ काले यजन्ते यष्टारः इत्यवयवार्थ उपपद्यते । होत्रध्वपूद्गारु-ब्रह्माच्याः चलार एपां गणाः सोमयागे । एकैकसिन् चलार ऋलिजलसात् ते पोडश भवन्ति सर्वेऽप्याद्वत्य । अस्य विस्तरस्य इह अनुपयोगात्तेषां प्रधानर्त्विङ्नाम्नां पदा-र्थोल्लेखनद्वारेण तक्क्वापारान् गृढार्थपक्षे व्याहरिष्यामः । चतुर्णा गणाना माद्यो होत्-गणः । ऋचः शंसति होता । ऋग्भिराह्वानं देवानां अनेन निर्वर्त्यते । तस्मादाह्वाता होतेत्यनर्थान्तरम् । देवीं वाचं आविष्कुर्वाणानां ऋचां उचारणात् देवानुपस्थापयति सः । अन्तर्यजने सुगमोऽयं भावः । तादशो होता देव एव न मानुपः पुरोहितः । देवमेव यथार्थ पुरोहितं मन्यन्ते ब्राह्मणानि । बीन् भूरादिलोकान् पुरोधातृन् अप्नि-वाय्वादित्यान् पुरोहितांश्र याज्ञिकाः पठनित । तथा च ऐतरेयिणः समामनन्ति--"यो ह वै त्रीन् पुरोहितान् त्रीन् पुरोधातृन् चेद स ब्राह्मणः पुरोहितः" (दे. मा. ८-२०) देवानामेव वस्तुतः पौरोहित्यमिति यो जानाति तस्वैव मानुपस पौरोहित्याधिकार इति ' मायः । एवं कर्मतन्त्रपरेषु बाह्मणेषु तत्र तत्र ज्ञानैकगम्यानि रहस्यानि निक्षिप्तानीति निदर्शनमात्रमत्र प्रसक्तित्रशात् स्वितम् । अत एव अप्नि "पुरोहितं देवं ऋतिजं होतारम्'' गायति आदिवेदस्थादिमा माधुच्छन्दसी मन्त्रदृष्टिः । स हामिर्देवानां द्तः मर्खेष्वमर्ख इति शतकृतो वेदे गीतः ॥

अध्वर्धेर्द्धितीयः यजुर्वेदाधारः, स हि यजुर्भिर्याजयति यज्ञतन्त्रानुसारेणाःयान् अतिज्ञो नयतिः, यजनिर्क्तिपानिर्वाही-क्रियादश्चः तद्धीनमेव सर्वथा यज्ञनिर्वर्तनम्

अयमिष देवो मातिरिश्वा वायुर्पेन जगत्प्राणेन सर्विक्रयाणां सम्भवः । अन्तर्थः सुगमः प्राणदेवपरः, सर्वदेवताकार्यानुकूलिकयां अन्तर्यज्ञने साधयत्यन्त रष्वर्युर्वायुः । यद्यपि अव्ययवार्थमज्ञहत् अध्यानं राति दत्ते इति यात्रारूपतयाऽध्यरो वर्ण्यते वेदे । तथाविधमध्यरं ग्व्छिति कामयते वा अध्वर्यः क्रिया-दक्षः । सर्वेषु देवेषु ऋतियूर्येष्वयमेत्र अध्यरपद-वाच्ययात्रायां सर्वकार्यनिर्वाहकः ॥

्डहाता- साम गायित । अयं देवान् आनन्दयित साम्नां गानेन । गृहार्थपक्षे, अयं आदित्यो देवः उद्गीयेन सर्वदेवप्रीणनेन गानेन खरन् यजमानस्य विविधसङ्कटागायदोगादीन् निवारयन् तं खस्यं निधाय समुन्नयत्यम्तं सत्यं आनन्दम् । अन्ते ब्रह्मा—
स साक्षी सर्वसापि यज्ञकर्म-कठापस्य, ददात्यन्तज्ञां कर्मणां प्रवर्तने, यथाकारुं अनुज्ञाक्षरं उचरित स्थाने, न स्थानाचरुति, मौन मास्थाय आकर्मपरिसमाप्ति मन्नतन्न-कियारोपन्यूनातिरिक्तेम्यो रक्षति याज्ञिकं कर्मेति ब्रह्मार्तिज्य-संक्षेपः । आन्तरस्तु भावः
स्वदः । निरावरणः स्पष्टश्च सद्वेतार्थः । अयं च देवो मन्नाणां अभिमानी, मन्नाश्च
वेदे ब्रह्माणीति प्रसिद्धिः । अत एव ब्रह्मणस्पतिमन्नाधिदेवता । छन्दसा मन्नाणां मूलप्रकृतिः प्रणवः अनुज्ञाक्षरपद्येदनीयः ओङ्कारपद्याच्यः स एव सर्वमन्नप्रादुर्भाव-मूलस्थानभूतां आद्यां वाचं आविष्करोति । तस्यान्तद्याच्यः समस्त-दैवतमन्नाधिदेवता ब्रह्मणस्पतिरेव आदौ अन्ते च सर्वत्र परमेण भौनेन यजमानस्थान्तर्यननं एकेन अक्षरेणानुगृह्णातीस्थवगन्तव्यम् ॥

अथ द्र<u>न्याण्यपि सङ्केतभूतानि ग्रा</u>ह्याणि । यथा ऋतिह्नाम निर्वचनादिभिः तेपा मन्तर्यजने देवतादि-सङ्केतार्थो झायते, तथा कर्मणि देवेम्योऽर्ण्यमाणानि द्रन्याणि यूज्ञमान-ख्रभूतानि घृतादीन्यपि सङ्केतात्मकानि अवयवार्थानुगमाद् अन्वेतन्यानि । गौः इति घेनुः रिव्नमाम च भवति । तस्माद्गन्यं कान्तिमत् प्रकाशं झानलक्षणं वोष्यम् । गन्य घृत हविरादय एवमेव देवार्थं दीयमानाः यजमान ख्रभूताः ग्राह्याः । ऊष्म-दीम्य-र्थात्समानधातोनिष्पन्नानि घृतधर्मघृणिपदानि । "घृतम्" अन्तः प्रसादरूपः प्रकाशः । दाने अदने च वर्तते जहोतिर्घातः । यदीयते यजमानेन देवेम्यः, यद्य देवानां आख-भूतेन मर्खेष्वसासु प्रथमजेनामत्येन अग्रिना अद्यते, तद्यविः स हवः । एवमन्यानि

भिर्णयस्तु भृयो वैदिकपदानां यौगिकलादेव लभ्यते । कविद्रौण्या वृत्त्या, कविन्मश्रेप्र मश्रकृतां देवतादिदर्शनविधानिर्वर्णनाद् अवगतैर्विम्वविशेपेश्रेत्यलम् । सङ्कत्व्यवस्थां अधिकृत्य पुरस्ताद्वितीयखण्डे विचारः प्रसङ्ख्यते ॥

वहिः सर्व मन्तरर्थस्य सङ्केतभूत मित्युक्तम् । तसाद् बहिर्यागोऽपि सङ्केतो भवति अन्तर्यजनस्य । तर्हि प्रथमं यागस्य सङ्केतार्थं प्रतिपाद्य ततः परं साङ्केतिक समयातु-**पसारेण के वा लोकाः कानि खरूपाणि देवानां व्यापाराश्च इत्यादीनि विचारयामः ।** चलारो भवन्ति यागस मुख्यांशाः, युजमानः, ऋतितः, द्रव्यत्यागः, फलानि यज-नस्य चेति । तत्र यजमानो यजनाय प्रवृत्तः मूर्तिमान् जीव आत्मा । ऋतिजो याज्ञि-कानि कर्माणि यथास्थानं यथाकालं निर्वहन्तो यज्ञस्य प्रारम्भात् समाप्ति यावत् यजमानं उपकुर्वन्ति । ऋतौ काले यजन्ते यष्टारः इत्यवयवार्थ उपपद्यते । होत्रध्वर्युद्गात्-ब्रह्माख्याः चतार एपां गणाः सोमयागे । एकैकसिन् चतार ऋतिजलसात् ते पोडश भवन्ति सर्वेऽप्याहृत्य । अस्य विस्तरस्य इह अनुपयोगात्तेषां प्रधानर्लिङ्नाम्नां पदा-र्थोक्षेखनद्वारेण तद्व्यापारान् गूढार्थपक्षे व्याहरिष्यामः । चतुर्णी गणाना माद्यो होत्र-गणः । ऋचः शंसति होता । ऋग्मिराह्यानं देवानां अनेन निर्वर्स्यते । तस्मादाह्याता होतेत्यनर्थान्तरम् । देवीं वाचं आबिष्कुर्वाणानां ऋचां उचारणात् देवासुपस्थापयति सः । अन्तर्यजने सुगमोऽयं भावः । तादशो होता देव एव न मानुपः पुरोहितः । देवमेव यथार्थं पुरोहितं मन्यन्ते ब्राह्मणानि । बीन् भूरादिलोकान् पुरोधातृन् अप्नि-वाय्वादित्यान् पुरोहितांश्र याज्ञिकाः पठनित । तथा च ऐतरेयिणः समामननित-"यो ह वै त्रीन् पुरोहितान् त्रीन् पुरोधातृन् वेद स ब्राह्मणः पुरोहितः" क्षे. बा. ८-२०) देवानामेय वस्तुतः पौरोहित्यमिति यो जानाति तस्येव मानुपस पौरोहित्याधिकार इति 'भावः । एवं कर्मतत्रपरेषु ब्राह्मणेषु तत्र तत्र ज्ञानैकगम्यानि रहस्यानि निक्षिप्तानीति निदर्शनमात्रमत्र प्रसक्तिवशात् स्चितम् । अत एव अप्नि "पुरोहितं देवं ऋतिजं होतारम्'' गायति आदिवेदस्थादिमा माधुच्छन्दसी मन्त्रदृष्टिः । स ह्यप्रिर्देवानां द्तः मर्लेष्यमर्स्य इति शतकृती वेदे गीतः ॥

विष्युर्दितीयः यज्ञवेदाघारः, स हि यजुर्भियोजयति यज्ञतन्त्रानुसारेणाःयान् अतिबो नयतिः, यजनिक्षयानिर्वाही-क्षिपादशः तद्घीनमेव सर्वथा यज्ञनिर्वर्तनम्

अयमिष देवो मातिरिश्वा वाधुर्येन जगत्त्राणेन सर्विक्रयाणां सम्भवः । अन्तर्शः सुगमः प्राणदेवपरः, सर्वदेवताकार्यानुक्लिक्रयां अन्तर्र्यज्ञने साधयत्यन्त रध्वर्धुर्वायुः । यद्यपि अध्वरशब्दो यद्वपर्यायतेन प्रसिद्धः, तथाऽपि अवयवार्थमज्ञहत् अध्वानं राति दत्ते इति यात्रारूपतयाऽध्वरो वर्ण्यते वेदे । तथाविधमध्वरं गुच्छिति कामयते वा अध्वर्धः क्रिया-दक्षः । सर्वेषु देवेषु ऋतिप्रृपेध्वयमेव अध्वरपद-वाच्ययात्रायां सर्वकार्यनिर्वाहकः ॥

्उद्गाता- साम गायति । अयं देवान् आनन्दयति साम्नां गानेन । गृद्धार्थपक्षे, अयं आदित्यो देवः उद्गीथेन सर्वदेवप्रीणनेन गानेन खरन् यजमानस्य विविधसङ्कटा-पायदोपादीन् निवारयन् तं खस्यं विधाय समुन्नयत्ममतं सत्यं आनन्दम् । अन्ते न्नह्मा- स साक्षी सर्वस्मापि यज्ञकर्म-कलापस्, ददात्मज्ञां कर्मणां प्रवर्तने, यथाकालं अनुज्ञाक्षरं उचरति स्थाने, न स्थानाचलति, मौन मास्थाय आकर्मपरिसमाप्ति मन्नतन्न-कियालोप-न्यूनातिरिक्तेम्यो रक्षति याज्ञिकं कर्मेति न्नह्मार्तिज्य-संक्षेपः । आन्तरस्तु भावः स्थटः । निरावरणः स्पष्टश्च सङ्कतार्थः । अयं च देवो मन्नाणां अभिमानी, मन्नाश्च वेदे त्रज्ञाणीति प्रसिद्धिः । अत एव त्रज्ञणस्पतिमन्नाधिदेवता । छन्दसां मन्नाणां मूल-प्रकृतिः प्रणवः अनुज्ञाक्षरपद्वेदनीयः ओङ्कारपदवाच्यः स एव सर्वमन्नप्राद्द्यभीव-मूल-स्थानभूतां आद्यां वाचं आविष्करोति । तस्थानदायन्त-समस्त-देवतमन्नाधिदेवता त्रज्ञण-स्पतिरेव आदौ अन्ते च सर्वत्र परमेण मौनेन यजमानस्थान्तर्यज्ञनं एकेन अक्षरेणानुगृह्णातीत्यवगन्तव्यम् ॥

अथ द्र<u>च्याण्यपि सङ्केतभृतानि ग्रा</u>द्याणि । यथा ऋतिङ्नाम-निर्वचनादिभिः तेपा मन्तर्यजने देवतादि-सङ्केतार्थो ज्ञायते, तथा क्रमणि देवेम्योऽर्ण्यमाणानि द्रच्याणि युज्ञमान-खभूतानि घृतादीन्यपि सङ्केतात्मकानि अवयवार्थानुगमाद् अन्वेतच्यानि । गौः इति घेनुः रिव्नमाम च भवति । तस्माद्गच्यं कान्तिमत् प्रकाशं ज्ञानलक्षणं वोष्यम् । ग्राच्य-घृत-हिवरादय एवमेव देवार्थं दीयमानाः यजमान-खभूताः प्राह्याः । ऊष्म-दीह्य-र्थात्समानघातोर्निष्पन्नानि घृतघर्मघृणिपदानि । "घृतम्" अन्तःप्रसादरूपः प्रकाशः । द्राने अदने च वर्तते जहोतिर्घातः । यदीयते यजमानेन देवेम्यः, यच देवानां आख-भूतेन मर्त्येष्वसासु प्रथमजेनामर्त्येन अग्रिना अद्यते, तद्धविः स हवः । एवमन्यानि

द्रव्याणि वाह्यानि यजमानोपार्जित-ज्ञान-क्रिया-सुख-मोग-साधनानां सङ्केत-भूतानि देवेभ्यो दीयन्ते ॥

एवं <u>फलान्यि</u> सङ्केतार्थ-वेदनीयानि मवन्ति । <u>कर्मफलात्मकः गवाश्वलामः</u> श्<u>यत्</u> कीर्क्यते । <u>गौः प्रकाशलक्षणं ज्ञा</u>नं, अ<u>श्वय् बलोपलक्षणं क्रियाशक्तिसामध्ये</u> सङ्केतयतः । अन्यानि वैदिकपदानि सङ्केतार्थेषु वर्तन्ते । <u>यज्ञः स</u>र्वोऽपि साङ्गः सङ्केन्तार्थेषु ग्राह्य इत्यावेदयितुं उक्तान्युदाहरणान्यलम् । सक्तमञ्रस्थपदानां योगिकतं चेतन्मतं पोपयतीत्यवधेयम् । अन्यानि कानिचित्पदानि अन्तःकरणसम्बन्धीन्येव प्रथन्ते । कर्मपरतया मञ्जाणां व्याख्याने बहुत्र बाह्य-स्यूलार्थोपवित्तिर्दुर्घटा । अन्तर्थे तु सर्वत्र सुतरां उपपत्तिरिति पुरस्ता दन्यत्रोदाहरिष्यामः ॥

वेदसङ्केतार्थ-पक्षोपन्यासः समासेनाधियशं समाप्तः । अयाधिलोकं पर्यामः । तत्र प्रथमं त्रयो लोकाः भूर्यवस्तुवरिति व्याहृतित्रयेणाभिहिताः । भूरिति पृथ्वी, स्व इत्यन्ति ह्याः स्वर्गापरपर्याया । तद् व मह इति चतुर्थी व्याहृति वृहद्दिवमामनन्ति । ततः परमपि जन-तपः-सत्याख्यात्तिस्रो व्याहृतीरकृतकःलोकत्रयाभि-धायिनीः कीर्तयन्ति । यद्यपि वेदे सप्ततन्त्रात्मकं सन्त्वं सद्वस्तु वा, सप्ततन्त्रात्मका व्रह्माण्डव्ययश्चेति सप्तथा सत्तां चित्तं शक्ति चिच्छिक्तं वा लोकान् लोकाष्यक्षान् वा सप्तसानवः सप्तसिन्धवः सप्तस्त्रसारः सप्तरमयः सप्तर्पय इत्यामनन्ति, तथाऽपि प्रथमं भूरादिव्याहृतित्रयलक्षितं लोकत्रयं तत्सम्यन्धिनीर्देवताश्च शश्चत् कीर्तयन्ति । यतस्त्रय इमे लोकाः पृथिव्यादय एव प्राधान्येनास्माकं सम्बन्धिनः, ऊर्ध्व-लोकापेक्षया सित्रकृष्टाश्च मवन्ति । इदं च त्रैलोक्यं अपरार्धमिति व्यपदेशं भजते । अत एव नेदिष्ठं भ्रवोऽधि-ष्ठातारं अप्रि भूषस्य क्रचः स्तुवन्ति । सर्वेपामस्य त्रैलोक्यस्य देवानां राजानिनन्द्रं भृषिष्ठा क्रचः कीर्वयन्ति । एतेम्यो लोकेम्यो देवम्यश्च परस्तात् परमे परार्धे भ्राजमानः सर्य एक एव सर्वेपां देवानां लोकानां च देवः वेदे प्रतिपादितः, यमधिगनतं सर्वाणि तपासि तप्यन्ते, यज्ञाश्च इत्यन्ते । तत्तादशं मगवन्तं सवितारं स्तुवन्त्य क्रचः खल्य-सङ्घयाक्षा एव मतन्ति । अस्पदीयत्रेलोक्यदेवा एव प्राधान्येन यज्ञमागस्तामिनो भवन्ति ॥

आपोंडपं त्रैलोक्पविभागः भूमिरन्उरिक्षं दौरिति । इदं च वाह्यं स्वनत्रपं तत्सदशस्य अन्तरस त्रिकस सङ्केतभूवं अवगन्तव्यम् । तत्र भूरित्ययं लोकः भौतिक इन्द्रियार्थः

अभिषालय-स्थूलजाग्रत्प्रज्ञाविशेषभूमेः सङ्केवो मवति । विहिश्चवनानपेक्षस्य स्वतन्त्रतयाऽ विश्वतस्य शुद्धमनस्वत्त्रधानस्य प्रज्ञाविशेषस्य द्यौः सङ्केवो भवति । उभयोद्यावाष्ट्रिय्योः मध्यवर्ती उभयोरन्नमय-मनोमय-प्रज्ञाविशेषयोः सन्धिभृतः प्राणः प्रज्ञागर्मितशक्तिविशेषः स्व इत्यन्तिरक्षेण सङ्केतितो मवति । एवं अन्न-प्राण-मनस्वत्त्वानां विलसितान्येव अध्यण्डं अधिषण्डं च भूर्श्ववस्सुवरिति च्याहृतित्रय-प्रतिपादितं त्रैलोक्यं इति लोकसङ्केतसारव्याहार इत्यलम् ॥

अथ देवानधिकृत्य, विश्वसां प्रकृतौ असाख्नत्वा बह्विद्वाण्डे वा यानि शक्ति- 🗸 विस्तिसत्तानि सृष्ट्यादिकार्यनिर्वाहीनि स्थान्वे तानि सर्वाणि देवानां वर्तनानि भवन्ति । अर्थात् देवास्तर्गे शक्तिविशेषा इत्युक्तं भवति । स्थूलपक्षे इन्द्रः पर्जन्यात्मा देवः, सखायस्तस्य मरुतो वायव्याः, सूर्यस्तेजःपिण्डमण्डलात्मा, उपः अरुणोदयस्ररूपिणी, अग्निरूप्म-तेजस्तन्वात्मको भृतेषु पश्चसु त्वीय इति सामान्यप्रत्ययः । अन्येपामपि देवानां खरूपाणि सन्दिग्धान्यपि छचित् कीर्त्यन्ते । यथा मित्रावरुणयो रहोरात्रात्म-कलम् । अन्तरर्थस्वीकारे लेतेपां देवानां अध्यातमञ्चित्तिविशेपप्रेरण-पोपण प्रकाशनादयो व्यापारास्तत्तन्नाम-निर्वचनादवगन्तव्याः । अपि च तत्र तत्र स्केपूछिखितानां तत्तद्-यृत्तान्वाख्यानानां रूपक दृष्टान्तात्मकत्या लाक्षणिके वर्णने परीक्षिते, तेषां यथार्थ-खरूपन्यापाराः स्पष्टाः स्युः । देवाः सर्वेऽपि प्रस्थैकस देवस नामानीति निर्वि-वादम् । अपि तु न ते केवलं नामानि, शक्तयो मूर्तयथ भवन्ति परमस देवस्य । .. अप्तिर्नाम जुडिध्यः सामान्यजनस केवलं भूताप्तिः, तेजस्तत्त्वात्मकं घर्मधर्मे प्राकृतं द्रन्यं सात् । अथवा याज्ञिकायिः अमानुषः पुरुषः कथन यजमानसामीष्टदायिनां एकः, यसानुग्रहाद्वावः, अश्वाः, प्रजाः, अत्रं, यशः, कान्ता, कनकं एवमन्यानि च भोग्यानि सम्यन्ते । <u>अन्तर्यजनदीक्षितस्य</u> गूढार्थवेदिनस्तु अग्नेर्नामनिर्वचनानुसारेण <u>दीप्तिशक्त्या</u>-रि<u>मका देवते</u>ति विदितं भवति । देवानां प्रथमोऽय मसासु प्रबुद्धः । तस्य व्यक्ति-खरूपं मन्त्रवर्णेम्योऽवगम्यते । सोऽग्रे विष्ठन् नयत्यसान् पुरस्तात् पुरोहितः । स दृतो देवानां येन पुरो गच्छता अध्वगामिना वयं देवान् यथास्थान मधिगच्छेम । स मुखं देवानाम् । मुखमेव प्रथमं दृश्यते, अन्यानि पुनः परसैकस्याङ्गभूतानि दैवतानि पर-स्तात् स्थितानि । तसादिशमुखेनैव विश्वदैवतसम्प्राप्तिर्भवति । स आसं भवति देवानां,

असाभिरप्रमाणं सर्वे तेन मुखेन देवाः खीकुर्वते । स कविऋतुरसामु हृदये । साष्यवसायप्रज्ञारूपोऽयं हृदि स्थितोऽसासु । स साक्षात् सर्वदैवतप्रतिनिधिः हृदुहायां निहितः । यदा सुप्तोतियतो ज्वलत्यूर्ध्वरेताः तदा यजमानस कर्तव्यमारं खयं परिगृह्य तस सर्वस्रं देवेभ्यो दीयमानं यथाभागं देवान् प्रापयति । इदं चावधेयम् । सर्वे अध्यण्डं अधिपिण्डं वा देवतायत्तम्, देवतास्वाम्यम् । असासु प्रत्येकं सङ्कीर्णे च वर्त-मानाः मनः-प्राण-अन्नाद्यास्तदवान्तरभेदाश्चांशाः ब्रह्माण्डोपादानाः ब्रह्माण्डान्तर्भृताः ब्रह्माण्डाधिकारिकेषु देवेष्वधीना इति सार्वव्यम् । तसाद्यजमानेनार्प्यमाणं सर्वे झान-क्रियादाध्य-मोगसाधनादिकं वस्तुतो देवखतयेव देवेम्यो दीयते, यत्र कोऽप्यंशः यज-मानस्य वस्तुतः स्वीयो भवति, विश्वस्यापि देवस्वलात् । तसादन्ते यजमानः स्वात्मानं एव अर्पयति । त्राक्षणान्यपि कचिद्यूपं यजमानं आह । आलभ्यः पशुरपि यजमान-प्रत्याम्नाय इत्यामनन्ति । यजनेन सर्वाभ्यो देवताम्य आत्मानमेव निष्क्रीणीते यजमान इत्येवमर्थानि वाक्यानि ब्राह्मणेषु द्रष्टव्यानि । तथा चाहुरैतरेयिणः "यजमानो वै युपः । यजमानः प्रस्तरः । अन्निवै देवयोनिः । सोऽन्नेर्देवयोन्या आहुतिभ्यः सम्भूय, हिरण्यशरीरः अर्घ्वः खर्गे लोकमेण्यति "॥ (२. ६.३.) कौषीतिकनथामनन्ति "अप्री-पोमयोर्वा एप आस्यमापद्यते यो दीक्षते तद्यदुपवसथे अमीपोमीयं पशुमालमते आत्म-निष्क्रयणो हैवास्य तेन आत्मानं निष्कीयानृणो भृताष्ट्रय यजते" (१०. ३.) इति । तथैव ऐतरेयब्राह्मणेडपि "सर्वाभ्यो चा एप देवताभ्य आत्मानमालभते यो दीक्षते, अप्रिः सर्वाः देवताः । स यदयीपोमीयं पशुमालमते सर्वाभ्य एव देवताभ्यः यजमानः आत्मानं निष्क्रीणीते" (२. ६. ३) इति पठ्यते ॥

स एपोऽप्रिविश्वेषां देवानां द्वो यथाखं यज्ञभागान् भुझवां मुखं भवति ।
स यजमाने प्रथमं प्राप्तजनमा यज्ञे पुरोहितोऽप्रणीः, सर्वेश्वरस्य सनावनक्रमारः, कामो
हच्छयः सर्वभ्वानां ज्वलक्ष्वे आरोहत्यारोहयित च यजमानम् । एविमन्द्रो मित्रेः
चरुणः सोमोऽश्विनौ मरुत ऋभवः अन्ये च देवा यथास्थानं यथाधिकारं खानि कार्याणि
निवहन्ति सवितुः परस्थैकस्य देवस्य । यसैतानि दैवतानि बहूनि नामानि व्यक्तान्यक्रभ्वानि मूर्वान्यमूर्वस्य । इह कानिचिदेषां निदर्शनार्थमुदाहरामः । यदि हदि कविऋतुरस्मास्त्रिः सप्तजिद्धः सप्तथामाधिगामी मर्त्येष्वमूर्त्यः सत्तग्वनव्यीलः अतिथिः

असाद्ध्यामः प्रस्थाय दिवमारोहति, दिवस्पतिरिन्द्रोऽपि बृहद्वलं देवानां दिव्यमनीमयाधिराजः विद्यद्भिरवरोहन् अभीष्टजीवनदानैः पर्जन्यात्मना वर्षन् वृपा जीवनप्रकाशावरण-प्रतिवन्धान् वृत्रादीनसुरान् निहत्य आवृतानि वन्धितानि च सत्यानि
निरावरणानि निर्मुक्तानि विधाय परं सत्यं भगवन्तं सूर्यं साक्षात्कारयति ॥

सोमो रसाधिदेवता अमृतस्थानन्दस्य अधिष्ठाता । सर्गे सर्वेपामि भृताना यः सारांशः रसः आनन्दमयः तं अमृतमादाय देवाः अमृतसं भजन्ते । तसाद् अमृतान्धसां देवानां आहाराय स्त्रीयं सर्वज्ञान-क्रियावल-मोगसाधनं सारांशं सोम-पदसङ्केतितं रसं यजमानः सुनोत्पर्पपति । तचामृतमानन्दं सोमपदवाच्यं अत्रं मवति देवानाम् । अन्नादस्तु सर्वदेवास्यभूतोऽन्निरिति घोष्यम् । एवग्रुपपद्यते च ब्राह्मणम्-'सोमो वा अत्रं अग्निरन्नादः' इति । ''अग्निः सर्वा देवताः सोमः सर्वा देवताः" इत्येवं-जातीयकस्य वाक्यस्यापि तात्पर्य गृहार्थपक्षे सुगमम् । एवमन्येडपि देवाः वरुणः सर्वी-चरणो विश्वः समग्रपावनताविधायकः पापापनोदनः । मित्रः प्रेमसौहार्दभरितया आज-मानया शक्या वाह्याभ्यन्तरानुमवप्रेरणक्रियादिवृत्तीनां संवादस्य निष्पादियता, सम्मदस्य विधाता देवः। अन्यानि च तत्र तत्र यथावसरं देवानां खरूपाणि विचारियप्यामः। ✓न फेवलं पुमांसो देवाः सियश्च देव्यो गीयन्ते वेदे । अग्रीन्द्रवरुणादीनां शक्तयः अप्रायी इन्द्राणी वरुणानीत्यादयो देव्यः ! खतन्त्रतया स्त्री-देवताश्च काश्चन गीयन्ते । यथा वा, अदितिः अखण्डसारूपिणी सर्वभूत-प्रकृतिर्माता देवानां आद्या देवी । इळा मही सरखती सरमा इत्याघाश्र लक्षणीयाः । पुंसां स्त्रीणां च देवतानामेप विशेषः अवधेयः । कार्याणां कारयितारश्चोदयितारो वा प्रमांसो देवाः । कार्याणां निर्वाहिकाः स्क्री-दे<u>यता इति</u> सङ्ग्रहः ॥

तदत्र <u>अधियज्ञं अधिलोकं अधिदैवतं</u> च सङ्केतमर्यादावलिम्बनं वेदगुप्तार्थसिद्धान्तं सङ्गेषण न्याहार्ष्म । यदिद मत्यन्यं दिखात्रप्रदर्शनमेव भवति, तदिप न्यूनं स्याद्यदीह सारतो चा नोदाहरेम ग्रुरूयानि वाक्यानि श्रीचरणानां चेदरहस्यार्थदर्शिनां १ति तानि इमान्यन्दितानि भवन्ति—

'अथ क इह वेदार्थसारांशः गुप्तार्थदर्शनाह्यस्यते? उच्यते । अयं प्रथमो मुख्यश्र भवति । सत्यसामृतस ज्योतियोऽधिगमायोद्यम एव मुख्योदेशः, यसानुरोधेनैव सर्वे विदार्था उपलम्यन्ते । अस्त्येकं सत्यं, तत् प्रत्यक्षभ्ताज्जगदात्मकसत्यात् गहनवरं प्रत्तरम् । अस्त्येकं ज्योतिः, तच माजुपज्ञानमकाञ्चान्महीयो वरीयश्च असामान्याद् अमाजुपाद् दर्शनश्रवणविश्चेपाछम्पम् । अस्ति च अमृतं, तदुदिश्यमाजुपो जीव उद्गच्छेत् । तत्सम्प्राप्तये अध्वानं प्रविश्चेम, ऋतस्यामृतस्य सम्पर्के साध्येम । सत्ये नव्यं जन्म सम्प्राप्य वर्धमानास्तन्तः सत्यलोकं आत्मना अधिरुद्ध तत्र जीवेम । तादशी सिद्धिरेव सत्त्रीत्रदम्तत्वप्राप्तिः प्रदेवतसायुज्यं च भवति ॥

अथ द्वितीयो गुप्तवेदिनां सिद्धान्तः । <u>अनृतस्य भूरेः</u> सम्मिश्रणादिदं जगत् अवरं सत्यम् । अन्यदिति परं सत्यं ऋतस्य सदनं 'सत्यं ऋतं चृहत्' इति मन्त्रवर्णीप-दिष्टम् । तत्र सत्यज्ञानं 'ऋतिचत्' इति कीर्र्शते । अन्ये च सन्ति लोकाः । परमो लोकस्तु सत्यज्योतिर्लोकः । अयमेव स्वराख्यः बृहद्द्यौरित्यासायते । तसादन्वेष्टन्यो वृहिद्द्यः पन्थाः ॥

अथायं तृतीयः सिद्धान्तसारः । लोकपात्राया मसाकं जीवितं देवासुर्योर्ध्द-रङ्गम् । देवाश्र सत्यस्य ज्योतिपो<u>ञ्मृतस्य विभवाः, असुरास्तु तिद्धरोधिनस्तमसो</u> विभवाः । इमे पृत्र-वल-पणिदस्थवः, तेषां राजानश्र मवन्ति । प्रकाशावरकानां एतेषां अन्धकारविभवानां विनाशाय साहाय्यं देवानां अपेक्षितव्यमसाकम् । अन्तर्यजने मञ्चन्विपसम्पन्नया वाचा देवाना मागमनं प्रार्थयमहि । तेभ्यः समर्पणीय मस्मदीयं अपेयिता वैः प्रतिदीयमानं सर्वं सीकृत्य गन्तव्यं धामाधिरोढं शक्ताः साधिकाराः स्थाम ।।

अन्ते चेदं वेदर्पीणा म्रुत्तमं रहसम् । सर्वरहस्यशिखरायमाणं 'एकं सत्' 'तदेकम्" •इतीद मेवोत्तरकालेषु औपनिषदर्षिभिर्मुख्यलक्ष्यतया विद्यस्य विस्पष्ट मुपदिष्टम् ' ॥

अयं गुप्तार्थवेदसारः भगवदरिवन्द-श्रीचरणैः प्रदर्शितां मन्त्रार्थविवरणपद्धिं सृण्वतां उपयोगायात्र प्रतिपादितः । अयं अन्वीं मार्गदर्शी स्थात् तेषां, ये च न पश्यन्त्युपपिं सायणीयवेदार्थ-निर्णयप्रवचनेषु, ये वा न तृप्तिं रुभन्ते स्वक्षपीरुकस्पना-सिम्भ-पाधात्यपाण्डित्य-निर्णीत-वेदोक्तमन्त्रार्थ-देवतास्त्रस्पादि-सिद्धान्तेषु । ये पुनः सायणसाहाय्येनैव रहसार्थ सक्तानां जिज्ञासन्ते, अध्यात्मदेवतादिरहस्यनिक्षेपं सङ्केत-

रूपाच्छादित मधिगन्तु मध्वानं गवेपयन्ति, तेषां दिग्दर्शनायात्यन्त म्रुपयुक्तो भूयादर्य सङ्गेय इति शिवम् ॥

### अथ द्वितीयः खण्डः

आधुनिक-नव्यविद्याविचार-संस्कारायत्त-पूर्वपक्षाक्षेप समाध्युपन्यासमुखेन वेदरह-स्थार्थ-सिद्धान्तपक्षः समासेन प्रत्यपादि प्रथमे खण्डे । स्वपक्षस्य परीक्षा चिरन्तनमार-तीय-पाण्डित्यदृष्ट्या प्रवतिते । अत्र ऋग्वेदादि-ज्ञाह्मणोपनिषदन्ताः श्रुतिग्रन्थाः निरुक्त- खृहदेवतादीन्यन्यानि प्रमाणग्रन्थवचनानि धर्ममीमांसकानां उक्तयश्च कियदूरं वेदरहस्य- सिद्धान्तं पोषयन्तीति निरीक्ष्यते । तत्र प्रथमं तावत् केचन प्रश्ना उद्गच्छन्ति । तेषां सिविमर्श-प्रतिचचनद्वारेण ऋग्वेदसङ्कतपदार्थ-समालम्बं गृद्धार्थमद्यसिद्धान्तं निरूप- पिष्यामः ॥

कथमयं चतुर्णा वेदानां सतां क्रागेद एव विचारायादीयते? किं पाथात्येः उक्तविधया युष्माकमि अयमेक एव प्रमाणभृतो वेदः १ न चेत् कथम् १ किं धर्ममीमांसापसस्याधार एवासाधुः तथा कथमसो मीमांसकसिद्धान्तो वहोः कालाल्लब्ध-प्रतिष्ठः किमत्यन्तपुरातनसादेव मन्नाणां माननीयलं पावनताप्रतीतिर्वा को वा मुख्यो विषय क्रमधेमीमांसया साष्यते । बहुविधा हि मन्नाः प्राचीनैनिरुक्तकारादिभिः अङ्गीक्रियते, कथं वर्हि सर्वाऽपि मन्नसंहिता अध्यात्माधिदैचतादि-रहस्यविद्यानिधान-भूतेत्युच्यते । अय चेत् सङ्केतपदार्थग्रहणेन आपाततः उग्रावचाभिष्रापाणां मन्नाणां चस्तुतो रहस्यप्रकाशनेन विरोधपरिहारो मनतीत्युच्येत, के ते सङ्केताः कथं न ते स्वक्षपोल-किल्पताः, अस्ति किं तथाविधसङ्केतगृदार्थ-व्याख्यानमार्गस्याधारो वेदे १ सन्तु तावहचः । वैदिकं समयधर्भ वैदिकं यजनं वैदिकं मन्नं च अधिकृत्य वैदिकप्रन्थेषु रहस्यार्थप्रतिपाद-कानि सन्ति वा प्रमाणवचनानि? किं वा यथार्थस्वरूपं देवानाम् १ असत्परिचिताधुना-तन तन्वसिद्धान्तापेक्षया को वा भवति तन्वनिर्णयो वेदर्पणाम् १ अपि नव्यं पाथार्सं पन्यान मयलम्ब्य वेदार्थविमर्श्वप्रद्वानां प्रशंसनीयविद्वचरितानां भारतीयानां परिश्रमः सर्वोऽपि विकलो वक्तव्यः अपि नासीदेदर्पणा मस्माकं चान्तरे दीर्घयुगे कोऽप्युद्यमो

वैदमन्नाणां गोप्यं प्रवेष्टुम् ? त इमे प्रश्नाः सावधानं विचार्य प्रत्युक्ताः सङ्केतरहसार्थः सिद्धान्तं द्रढयेयुरिति अनयोद्धितीय-तृतीयखण्डयोः विचारियण्यामः ॥

## ॥ ऋग्वेदः ॥

तथ्यमिदं यचतस्रः संहिता वेदानामिति । कयं तर्हि वेदानां त्रयीतं उपपद्यते? मञ्जाणां त्रिलं, मञ्जसमुदायरूपसंहितानां चतुष्ट्रम् । के वा मञाः? अयं मञः अयं नेति निर्णायकं लक्षणं कैथिदुक्तप्रायमपि प्रायिकमेव स्थात् । स एव मन्नः 'यमुपयस्रयीविदो' विदुः ऋचः सामानि यज्ंषि' इति । ये अभियुक्तैर्पत्रा नोच्यन्ते न ते मन्ना इति शवरखामी । अभियुक्तानां वागेव प्रमाणं मन्नसपरिज्ञाने इति सारांशः । मन्नाणां ऋग्यज्ञस्साम्नां खरूपाणि द्वितानि जैमिनिना 'तेपां ऋग् यत्रार्थवश्चेन पादन्यवस्था । गीतिषु. सामाख्या, शेषे यजुःशब्दः' (३. १-३५-३६-३७) । इदं पर्यवसन्तम् । ऋची मन्नाः ✓छन्दोबद्धाः, ऋची गेयाः सामानि, शिष्टाः गद्यरूपाः मन्त्राः यजूंपीति त्रिधा वेद~ व्यवस्थितेर्वेदत्रयं त्रयीशब्दवाच्यतां भजते । ऋचां समुदायः ऋग्वेदसंहिता, यज्ञयां यजुरसंहिता, साम्नां च सामवेदसंहितेति व्यवहारः । चतुर्थी अथर्ववेदसंहिता अन्या च वर्तते । तत्र ऋचो यजूंपि च वर्तन्ते । ऋक्संहितापठिता ऋचो बहुचो दृश्यन्ते । तथा यजुंप्यि कचित् सांहितिकानि, ये च मन्नास्रय्यामास्नातास्तेषां यज्ञोपयोगिसं सिद्धम् । केवलाथवर्णिकानां मन्त्राणां पुरुषार्थसाधकानि प्रयोजनान्तराणि कीर्त्यन्ते । तावता न वेदमन्त्रतहानिः । यतः चतुर्थी संहिताऽपि वेदसंहितैव भवति । अस्यां भूषिष्ठा ऋचः ऋग्वेदस्था इत्युक्तम् । तथा यजुर्वेदेऽपि फचित् । तसाद्दसंहितायां च्याख्यातायां अधर्व-संहितास्यानाम्चामपि वात्पर्यं उक्तं भवति । अविश्वष्टानां आधर्वणिकमन्त्राणां व्याख्यानाय √नावसरः, यद्यानुपयोगिलात्,यज्ञस्य अस्मिदिसद्धान्तानुसारेण सङ्केत्रहरूपलाच । याज्ञिक्यां त्रय्यामेवाभिनिवेछोऽत्रासाकम् । यद्यपि ऋग्वेदीयसङ्केतरहस्यं अथर्वमन्त्राणामप्यर्षेकं भवेत्, तथाऽपि स नेह विचारोऽपेक्ष्यते । सामवेदसंहितास्या ऋचः प्रायः सर्वी अपि ऋक्संहितास्या इति सामवेदः प्रथङ् न विचार्यते । अवशिष्टं यज्ञः । यदि यज्ञेवदोऽत्र न विचार्यते, तस्मास्ति कारणम् । असदुदेशस्य यजुर्वेदविचारात् सम्भाव्यं फलं सन्दिन न्धम् । उदिष्टो विषयस्तु ऋषीणां सङ्केतपदार्थव्यवस्था-प्रकाशनम्, तद्वारेण मनत्र-

रहस्वार्थिविवरणम्, देवतानां तत्त्वं, मानुपस प्राप्तव्यतया असत्पूर्वेमहिपिभिर्निर्दिष्टं लक्ष्यम् । सर्वमेतद्दश्चन्नप्तापासरूप्ति। अन्यद्वात्ति । यजुर्वेदीयभाषासङ्केता-द्वाे न सर्वत्र समानाः सुगाहा वा भवन्ति । अन्यद्वाति कष्टं यजुर्विचारे । तैतिरी-याणां कृष्णयजुर्वेदः मन्ननाद्वणात्मकः, असाकं तु केवलमन्नार्थस्य विचारः प्रवर्तते । न तु उपनिपदा रहितस्य सहितस्य वा नाद्वाणस्य । यजुर्वेदे तु कर्मोपयोगिभिन्नोद्वाणेः युक्ताः पट्यन्ते मन्ताः । अन्या अत्यादिसंहिता इव नेयं तैतिरीयाणां मन्नाणामेव संहिता । मन्ननाद्वाणानां समुदायोऽपि संहिताच्यपदेशं भजते ॥

प्राप्ताणानि कर्मपरतया मञ्जाणां विवरणाय प्रवर्तन्त इति न विवादः । यद्यपि वेपां विवरणप्रकारोऽपि सङ्केतार्थमेव स्पष्टं विद्योतयति, तथाऽपि याज्ञिककर्मसु विनि-योगायैव सन्ति मन्त्रा इति तेषां मतमिति विश्वदं भवेश्विन्तकानाम् । अत एव सायणः ब्राह्मणान्याश्रित्य मन्नार्थविवरणं चकार । तथा सति मन्नवाह्मणात्मके कृष्णयजुर्वेदे असदीयविचारस्य मन्त्रार्थपरस्य नास्त्यवकाशः । ब्राह्मणानि हि मन्त्राणां कर्मोपयोगितां र्एव निरूपयन्ति, न मन्त्रगुप्तार्थान् । अन्यदिल चित्रम्, यदि सरेम याज्ञवल्क्य-चरितम् । तदिदं समासेनोच्यते । स हि गुरोवेंशम्पायनादधीतं यजुर्वेदं गुरवे प्रत्य-र्पितवान् । प्रत्यर्पमाणो वेदितिचिरिरूपतया निर्गतः । ततस्स तपस्तेपे । वाजि-रूपतया भगवानादित्यः प्रसन्नातसै शुद्धमन्त्रात्मकं बाह्मणेरसम्मिश्रं शुक्कं यजुर्वेदं ददौ । वतस्य वाजसनेयसंहिता विश्वता । विस्तरभयादियं कथा नेहोच्यते, विष्णुपुराणे सनि-स्तरा द्रष्टव्या (६. ५.) । साज्ञिकपक्ष-प्रोद्धलक-ब्राह्मणानां वेदसंहितासु स्थानं न स्थात् इत्याशयो याज्ञवल्क्यसेति मन्यामहे । याज्ञिकेषु कर्मसु मन्त्राणां विनियोगाय ब्राह्म-णानि सन्तु नाम, किं तु पृथक् सन्तु यथान्यशाखीयबाह्मणानि तत्तनमञ्जसंहिताम्यः पृथगेव वर्तन्ते । यदि कर्मपरं ब्राह्मणं कृष्णयजुस्संहितायां स्थानं अलमत, ब्रह्मपरो-पनिपदिष क्रतो न संहितायां स्थानिमयादिति स्पर्धमानेव ईशावास्थाख्या एकैव संहितो-पनिषत् शुक्तयज्ञस्संहितायां पदं भेजे । एवं एकेषां पूर्वेषां मन्त्रसंहितायां त्राह्मणस्यान्त-र्भावो न युक्त इत्यासीन्मतिरित्युपपन्न ऊहः । तैत्तिरीयसंहितायां बाह्मणान्तर्भावस्य फलितं दूरप्रसर मभूत् । येनोत्तरकालिक-भारतीयसमयधर्मन्यवस्थायां मुन्त्रबाह्मणात्मको <u>वेद इति सौ</u>त्रसिद्धान्तः प्रतिष्ठां प्रापत् । अत्रैव बीजं द्रप्टब्पं अनन्तरकालेषु फलितस्य

क्रमेपासम्यसिद्धान्तस्य, यदनुसारेण क<u>्रमे-ज्ञानकाण्डात्मको वेदः,</u> कर्मकाण्डः सत्राक्षणो वेदमन्त्रसंहिताग्रन्थः, ज्ञानकाण्ड उपनिषदिति सर्वेषां सत्रकाराणां तदनन्तराणामाचा-र्याणां चाङ्गीकार इति निर्विवादम् ॥

एवं हि <u>पाश्रात्यास्तदनुसारिण इव वयमिय यजुर्वेदस प्रामाण्यं न गणयाम इति</u> मा भूच्छङ्का । यजूष्यिप मन्नाः, नैव न्यकुर्मी वेदं बहुन्चं याजुरं आधर्वणिकं वा । तिर्हि छतो न याजुरो मन्त्रमागो या विचार्यत इति चेदुन्यते । असदुद्देशस्योपायभूती न स विचारः । न तावता यजुर्मन्त्राणां वेदसमस्माभिने लक्ष्यते । यथा असत्यूर्वैः वैदिकैः शैवाद्यागमिकैरिप स्द्राष्यायादिमन्त्रमागा जपपारायणादिपृपयुक्ता दृष्टचराः भवन्ति, तथा अस्माकमिय मन्त्रभागेषु पावनसः पूज्यतादि-दृष्टिर्धुवेत्यसंशयम् । अत्र विश्वताः पञ्चाक्षराष्टाक्षरादयो मन्त्रा याजुषा एवेति स्मार्यम् ॥

अथ पहुचानां संहितेन निषयो निचारस । न तानता नेदशाखान्तराणामनरं प्रामाण्यम् । कि तु असाकं अपेक्षिता सर्ना सामग्री अप्नेदादेन लम्पते । यत्र शन्द-खरूपं अत्यन्तप्राचीनम् , न च दुर्गमा आर्पसङ्केतपदार्थ-च्यन्या । अर्पणा मध्यात्म-्ज्ञानगलसम्पित्रथ न दुर्गहा । देवतानां तत्त्रनं च निवेकग्राधम् । अन्यदित्ति मुख्यं कारणम् । यज्ञ्ञंदो यहार्थः प्रसिद्धः, अत एव तं अध्वर्षुशाखामाहुः । यहार्थं ऋषां प्रधान्यं याज्ञपा एवामनन्ति— ''यद्दै यहास्य साम्ना यज्ञपा कियते शिथिलं तद् यद्दा तद् दृदम्' इति (र. प. 10.) । इदं चह द्रष्टचम् । अग्निमस्सह यज्ञ्पि सामानि च यहार्थं प्रतिन्ते । अग्नेदात्यं यज्ञुवेद इत्यापुनिकं ऐतिहातिकं मतं असत् । अत्यतिहायामेन यज्ञपं सामां चोळ्छोऽनधेयः । प्रयों निना नास्ति यहः । प्रयमं एकं वा निहाय न कोऽपि यागोऽनुष्ठातुं शक्यः, अवियोज्या सा यद्दे । यहिर्याने प्रयमा उपयोगो वर्तते, तथा तत्रयोक्तृणां स्थानानि च मवन्ति । अन्तर्यागेऽपि श्रय्याः स्थानं अस्ति । इदं च सम्प्रताचस्महं । सर्वथा स्मृताचुपस्थाप्यं सिद्म यम्न केत्रलं तैतिरीयसंहिता सर्वाण्या-ध्वर्याणि ब्राह्मणानि यहाधिकारिनचारे यहकर्मदेवताफलादिरहस्थेषु अन्यां प्रधान्य-मिहाय 'तद्दाऽम्युक्तम्' इति श्रवत्रो पोपयन्ति । किम्न वक्तव्यम् झानेकलस्या उपनिषद अचां प्रधान्यं झानाधिकारे प्रशंसन्तीति । ''तदुक्तम्वपिणा, तदेव श्रोकः, अत्रैते निपद अचां प्रधान्यं झानाधिकारे प्रशंसन्तीति । ''तदुक्तमृपिणा, तदेव श्रोकः, अत्रैते

अन्त्रा भवन्ति, एतदधिविधाय ऋषिरवोचत्, तदेपाऽम्युक्ता" एवमादीनि वचनानि अत्यक्षं मन्त्रदृष्टीनां ऋचां पारम्यं प्रशंसन्तीति दिष् ॥

अध त्रयीपदवाच्यस ऋग्यज्ञस्सामारूय-वेदत्रयस सङ्केतार्थोऽन्तर्यज्ञने व्यारूया-यते । 'अस महतो भृतस जझणो-निःश्वितितं' वेदा इति श्रूयते । ऐतरेयशतपथादि-आद्यागेम्यः इदमवगम्यते यद् भूर्भवःखराख्य-व्याहतित्रयलक्षित-त्रेलोक्यसाध्यक्षैरप्रि-बाय्वादित्यैः क्रमश ऋग्यजुःसाम्नां प्रादुर्मावः सम्पादित इति । किं विवक्षितम् १ प्रथमे खण्डे यज्ञस सङ्केतार्थविवरणप्रसङ्गि होत्रादय ऋतिजो देवा इत्युक्तम् अत्र त्रय्या देवानां शृत्तयः प्रतिपाद्यन्ते । अग्निर्होता देवानामाह्वाता, स बाचोऽधिदेवता सर्वासामृचां तस्रां वाच्युपसंहारः यया देवानां प्रमावः कीर्त्यते, तत्त्रानि प्रकाश्यन्ते, उडवलन्त्या यया देवानामालयः खर्लोकोऽधिगम्यते । आदित्यः साम्रामाधिपत्यं वहति, स उचैर्गायति, सत्य-सम्मद-लय-विधायकैर्गानैनिदस्पन्दैर्यजमानमुत्रीय देवेषु मध्ये विराजयति । उभयोः द्यावा-पृथिव्योत्तद्घ्यक्षयोरित सूर्ययोरन्तरे अन्तरिक्षपतियोयुः क्रियाध्यक्षो यजुर्भिर्यजन-कार्यं साभोति । स एवाध्नर्युः देवानाम् । अत एव यजुपां श्राधान्यं याज्ञं कर्मणि । क्रिंगिः प्राज्ञाभिर्वाग्मिः अर्चनं विधीयते, सामभिर्वजमानः परं खरं उद्गीथाय्वयं भज-नीयसम्मद्पदं उम्रीयते, यजुर्भिः कर्मणा यजनं निर्वर्श्यते- तत्तद्दियूपेदेविरिति सङ्गहः । एवं तिस्रो देवताः अग्निवीयुारदित्य इति । याथ होता अध्वर्युरुद्गाता, इति क्रमशः ऋग्यज्ञस्साम्नां प्रयोक्त्योडन्तर्यजने । अयमेव परमार्थो यज्ञः सङ्केतात्मतया बाह्ययते रहोविद्यानिधकारिणां उपयोगाय पूर्वैर्महर्षिभिव्यवस्थापित इति बोध्यम् ॥

## धर्ममीमांसा

मन्त्र-ब्राह्मणयोर्वेदनामधेयं, न केवलं मन्त्राः वेदन्यपदेशं भजेरन् इति ब्रुवाणाःपूर्वभीमांसकाः वेदरहस्थार्थमतं नामिमन्येरन् । तेपामसाकं च दक्षिणोत्तरवदन्तरं द्रष्टन्यम् ।
यानि तस्त्रान्युपाश्रित्य गूढार्थसङ्केतपक्षोऽस्माकं श्रियते तेपां परिपन्थी तदीयः सिद्धान्तः ।
वयं मन्त्राणां प्राधान्यं आश्रयामहे, ब्राह्मणानां तु कर्मोपयोगितं अभ्युपगच्छामः । मन्त्रसंहितेव वेदशब्दग्ररूपार्थ इति वयम् । मन्त्रार्थविचारद्वारेण वेदरहस्यनिरूपणमसालक्ष्यम् ।
मीमांसकास्तु ब्राह्मणवान्यार्थविचारिणः, यद्यपीह नास्माकं प्रवृत्तिस्तिद्वान्तविस्तर-परी-

क्षायां, तथाऽपि तेपां म्लभूत-धर्मजिज्ञासा मधिकृत्य सित किञ्जिद्विम्ष्टव्यम् । वेदोऽ
विलो धर्मम्लमिति न्यायतो धर्मजिज्ञासायां प्रष्टचास्ते वेदविचारं क्रुवेन्ति । वेदानां
धर्मम्लसोक्तो नास्ति विवादः । धर्मशब्दार्थस्तु कुत्र पर्यवस्ततीत्येव चिन्त्यम् । सामयाचारिकं धर्ममेव मनसि निधाय वेदस्य कर्मपरतापक्षमेव परमं सिद्धान्तं मन्यन्ते ।
अयं च तेपां वादः — वेदादेव धर्मस्य ज्ञानं, म च परमो धर्मः यज्ञस्वरूपो वेदे प्रतिपादितः । यज्ञमानेन देवार्थं द्रव्यत्यागः कियते, सर्वस्तमपि दीयते विश्वजितीव ।
कर्मणा स्वर्गफलं प्रामोति यज्ञमानः । अपूर्वं फलदात्व, तच किमप्पदृष्टं कर्मजन्यफलदायक मित्याद्यादुः । अलमेतावता असाकं धर्मविषयकचर्चायाः । मीमांसकानां
केश्विद् अतिचित्रवादैः सह न विद्यते कोऽपि नः सम्बन्धः । स्वर्गम्रहिश्य तेपां अभिप्रायः, तथा देवानधिकृत्यापि, मन्त्रस्वरूपम्, वेदवर्णानां नित्यसम्, शरीरस्यः कोऽपि
जीवो देहव्यतिरिक्तो गत्यन्तरिवरहाद् अम्युपमन्तव्यः, जगतो जीवानां वा ईश्वरनिरपेक्षता, जगत आत्यन्तिकस्ततन्त्रसत्ता-याधार्थ्यादि निदर्भनं भवति निरङ्करावदवैचित्रयाः ॥

अथ पश्यामस्तावत्, को नामायं धर्मः यस तानं वेदादेव लम्यते? यातिकं कर्मव परमो धर्मो वेदैरुपदिए इति चेत् स न सर्वेपामिवशेपेण पुरुपाणां सर्वेषु प्रमेषु उपप्रकोभवत्यभ्दा । एकत्र कोणे भूमण्डलस कित्यमानुपत्रमीयाणामेव उपपोज्य इति स्पष्टम् । एवं तथाविध-प्रत्रक्षमित्मको धर्मः सामपाचारिक एव, न सार्वलौकिकः, न सनातनो वेति प्रत्यक्षम् । एतादशं धर्मस्रूपमेव सत्रकारैर्निणीतम् । तैर्हि नासणानि उपादाय सामुदायिक वैदिक-यजनोत्सवादीनां व्यवस्थापनकाम्पया वेदविधीन् निश्चित्य वेदो विधिश्चोदनेति सिद्धान्तितम् । अतः परमसात् श्रौतरूपाद् धर्मात् सार्वण्यादयः सामयाचारिकाः राजधर्मादयश्च चातुर्वण्यादि-सामुदायिकवृत्तिच्यवस्थाये अकल्पन्तेति वेदम्लताधर्मस्य न्याय्या भवतु नाम । तथा हि पूर्वेषां सक्षेत्र समप्टव्यप्थेश्च धर्मास्तिल-प्रत्ययो विश्वतोमुखो निष्पन्न इति प्रशंसामाजनमेवैतत् । परं तु मन्त्रनाक्षणयोर्वेद-नामधेयमिति कृता आद्या व्यवस्था उत्तरकालेषु बहुसङ्कटदशा-प्रसवित्री समजायतेति नात्र संशयः । स चादिमः सत्रकारकतो व्यतिक्रमो नाभिज्ञातः, न शोधितः । स हि व्यतिक्रम एव, येन कर्मस्र विनियोगार्था एव मन्त्राः, मन्त्राणां कर्मपरतया व्याख्यानं

प्रव साधु नान्यथेति प्रत्ययो वेदार्थिविचारिणां हृदयेषु पदं लेमे । इदानीमिदं विश्वदं भवेत् यत् सतीषु ऋग्वेदादिसंहितासु तैत्तिरीयसंहितायामेकस्थामेव ब्राह्मणानामन्तर्भावः अभवदनर्थकर इति । परमस्य वैदिकधर्मस्य यज्ञस्य रहस्यार्थः एवसुपरक्तः ऋमग्रः श्रौत-धर्मस्य <u>बाह्ययज्ञात</u> नान्यत्रोपपत्तिरिति स्थितिः सम्पादिता । अत एव कालक्रमेण प्रादुर्भूताः आचार्यपुरुपाः सर्वेऽपि श्रुति काण्डद्वयातिमका मम्युपगम्य मन्त्रसंहितानाः कर्मकाण्डान्तर्गतत्व मिममान्य उपनिषदामेव ज्ञानकाण्डलं चारुयापयन् ।।

अथ याज्ञिकं कर्म स्थूलसङ्केतरूपतया पृथक् स्थापियता अन्तरर्थो यज्ञस्य चेत् निरीक्ष्येत, तदा तस सार्वलौकिकलं स्पष्टतां गच्छेत् । परः स्रष्टा सर्वस्य जगतः पुरुषः -खमात्मानं अर्पयिता यज्ञधर्मेण सृष्टि व्यथत्तेत्यस तत्त्वमि सुबोधं भवेत्। अतोऽन्या का वा विवक्षा पुरुपद्यक्तमन्त्राणाम्? यद्यपि पुरुपद्यक्तभाषा अन्यद्यक्ततारतम्यापेक्षया प्रायेण सुगमा अत एव स्पष्टार्था च भगति, तथाऽपि नेदं एकाकि सक्तं सहसाधिक--स्कायां दाशतय्यां, यत्र यज्ञेन परमधर्मेण सृष्टिविधीयत इत्याशयो लक्ष्यते । इदं च शतशो बहुचानामासायेषु पश्यामः ऋषिर्यदा देवेभ्यः खात्मीयं किमपि ददाति, स वेद तावता त्यागेन तावन्तं मत्यीशमुज्झिला अमत्यीश मादत्त इति । देवा हि तस यजमानस्य अर्पणाङ्गीकारेण स्वयं यावदवकाशं तं स्वीकृत्य तत्र प्रादुर्भवन्ति । यज्ञेन मर्त्यः अमर्त्यतां व्रजति चेत् जगद्व्यापाराय सृष्टौ प्रथमं जन्म प्राप्तानां अमर्त्यानामि मत्यें द्वितीयं जन्म भवति । इद्मन्योन्यपरिवर्तनमेव यज्ञस्य यथार्थं स्वरूपम् । अनेनैव सृष्टिः सर्वत्र निर्वाद्यते । अस्मिन् विनिमयधर्मे यज्ञरहसं प्रतिष्ठितम् । येन दानादान-स्थेण इतरेतरच्यवहारेण न्यपि-समाह्योः जसाण्ड-पिण्डाण्डपोर्झीन-देवयोर्सेहिकासुप्मिक्सोः वा सम्बन्धो भ्रियते, पृत्तयथाल्यन्ते, श्वितिरेव सिध्यति । "सत्वायस्ता वृत्तमहे" इति ऋषिषु सख्येन देवतां सम्बोधयत्सु, उभयेपामन्योन्यसम्प्रवेशरूपः साक्षात्सन्बन्धः कथन प्रवृत्त इति इति विरन्तनिमदमापै यवतन्त्रं कालेन गलता धृलिधृसरै: कर्र-पारम्यवादैराच्छादितं शोचनीयदशं परामृश्य तत् शुश्रमुज्जीवितं विवृतं विवाहमुद्यता हरिगीता । "सहयज्ञाः प्रजाः सृष्ट्वा पुरोवाच प्रवापतिः । अनेन प्रसविष्यप्वं एक वोऽस्तिष्टकामधुक् ॥ देवान् भावयतानेन ते देवा मावयन्तु वः । परस्परं भावयन्तुः अयः परमवाप्स्यथ" ॥ (३. 1º, 11.) इति हि गीयते ॥

एवं स्थिते, केचन विवदेरक्षेवम्- उत्तरकालेषु अध्यात्मतन्त्व-सिद्धान्ताम्युदयानु-सारेण यज्ञसौवंविधं सूक्ष्मं च्याख्यानमाविष्कृतम्, भगवद्गीतासु प्रतिपादितो यज्ञतन्वार्थो न वस्तुतो वैदिके यज्ञ उपपद्यत इति । नैवं मन्तव्यम् । तथ्यमिदं यद्विविधानां दार्श-निकसिद्धान्तानां वेदान्तेषु समन्वयं समर्थपति वेदान्तसारभूता भगवद्गीता । एवंविध-नानासिद्धान्तसामरख-सम्पादनाय अपेक्षिता गाढा प्रज्ञा, प्रसन्तो विवेकः, दृढः सत्यप्रहः, आर्जवं च तत्त्वप्रतिपादने गीतासु भासन्त इत्यद्धा । यद्यत्र प्रतिपादितं यज्ञखरूपं न वस्तुतो वेदोक्त-यज्ञतस्विमत्युच्येत, तदा गीतासु मृपावादं तत्त्वाग्रहणं वा आरोपितवन्तः स्थाम । तथाविधमन्याय्यं साहसं आस्थातुं को या सन्नद्धः स्थादनुधीः? यद्यपि सर्वत्र सामरस्वपरायणो गीतोपदेशः, तथाऽपि दूपणीयेऽर्थे न माध्यस्थ्यमवलम्बते । दूप्यान् दृषयति पोषयति च पोष्यान् । कर्मणो नान्यदस्तीति वादिनः पुष्पितां वाचं अविपश्चितो चदन्तीति निन्दति । (२. ४२) कर्मबद्धश्रद्धानां वेदरहस्य-प्रवेशानधिकारिणां अज्ञानां न युद्धिभेदं जनयेदित्युपदिशति, (३. ३६) मन्त्रदृष्टीर्मानयति, सर्वेषां वेदानां सर्वेश्वर-पदप्राप्तिरेव मुख्योपदेश इति साधयति (१५, १५.)। अपि च, न केवलं मोक्षपरं गीताशास्त्रमेवं यज्ञतन्त्रं विश्वणोतीति मन्तव्यम् । समयाचार-कर्मविधानपरेषु धर्म-शास्त्रेष्वपि वैदिककर्मणां ज्ञानरहस्यगर्भितसं प्रतिपाद्यमानं पश्यामः । मनुस्मृतौ ''वेदा-भयास" इत्यारभ्य "वैदिके कर्मयोगे तु सर्वाण्येवान्यशेषतः । अन्तर्भवन्ति ऋमशः त्तिसन् तिसन् कियाविधौ" ॥ (१२. ८३-८७) इत्युक्तम् । कर्मणां योगसाधनसङ्कत-भूतलमेव विवक्षितमिति कः सन्देहः? गीताप्रयुक्तः कर्मयोगशब्द एव स्मृतौ प्रयुक्तः । स्मृति-गीतयोः पौर्वापर्यविचारो नावश्यकोऽत्र । बाह्यानि कर्माणि आभ्यन्तरस्य साधनस्य कश्चकानीव स्थितानीत्युभयोराशय इत्येतावदसन्दिग्धम् ॥

एवं वैदिकस कर्मात्मकस यागस्यान्तरर्थः सर्वत्र पुरातनप्रन्थेषु प्राक्षणेषु पुराणेषु महाभारते च प्रधित इति का नाम विचिकित्सा र यदा तु कर्मपराः व्राक्षणानां
चेदे परमं स्थानं तेषां ग्रुष्ट्यवेदतं विश्वस्य तादशं मतमतिष्ठिपन् तदा आरब्धः कर्मातमको यज्ञ एव परो धर्म उपदिष्टो वेद इति वादः । येनात्यन्तिरोधानं वेदयज्ञरहस्यस्यापादितम् । मन्त्राणां कर्षे । मन्त्राणां । मन्त्राणां । मन्त्राणां । स्वापानां । मन्त्राणां । स्वापानां ।

न्वार्यपुरुपैरर्वाचीनैरिप उपनिपत्सेन ज्ञानाधिकार इत्यम्युपगतः । अयं च परीक्ष्य श्रागुक्तः । यद्यपि शास्त्रीयेषु व्यनहारेषु यज्ञकर्मपारम्यमेन वेदे प्रतिपादितिमिति ज्ञनीति, दिख्या न कोऽपि मीमांसकः कुर्मणा परमः पुरुपार्थः साधियतः शक्य इति तृष्यति । अतं एव कर्मपारम्यनादिनः शास्त्रत एव पूर्नमीमासकाः श्रद्धया तु वेदान्तिन आस्तिकाश्च न्यान्ति । एवं द्वेधीमानजन्यं निरोधं गीतोपदिष्ट निष्कामकर्म सिद्धान्ताश्रयणेन परिइरन्ति । पाढम्, पर तु शुद्धः पूर्नतन्निद्धान्तस्तु, धर्मात्परतरं नास्ति, स च धर्मो ्यजः, तस्य ज्ञान वेदाल्लम्यते, तस्याचरणात् स्वर्गप्राप्तिरूपं प्रजननाष्ट्यते, कः कुन किमथों व्या ईश्वरः परमात्मा वा, कर्मस्तितपरा एनोपनिषदः निधिशेषा इत्येव ज्ञ्यात् ॥

अथेदं वक्तव्यम् । पूर्वतन्त्रविदां सक्ष्मितिचार निवादवैदग्ध्य सर्वपण्डितमण्डली--सम्मानितमिति नात्युक्तिः । अयुक्तेषु क्षिष्टेषु वा खलेषु तेषा खपक्षसमर्थन घोरणी चतुरतरेति निर्वितादम् । वेदवाक्यपदवर्ण नित्यतासिद्धान्तः तेषां सुप्रसिद्धः । तत्र वेद-नित्यस स्थापनप्रसक्ती, अकाराद्याः सर्वेऽपि वर्णा नित्या इति प्रतिपादयन्ति । तथा न्सति, वेदे पुराष्ट्रत्तविषयाणां सृष्टवस्तु व्यक्तिविशेषनिर्देशक-संज्ञावाचकानां नास्त्यव-न्काशः। अपि तु प्रत्यक्ष बहुशो वर्तन्ते सज्ञापदानि, तथा वृत्तान्तान्वारूयानानि । कथं चाहशेषु स्थलेषु नित्यस वेदानामुपपद्यत इति चेदुपपद्यत एव गौण्या वृत्त्या तात्पर्य-ग्रहणादित्याहुः । ''गवरः प्रापाहणिरकामयत'' इत्यादौ प्राप्यवरजन्मना नाय ग्रन्थो भूतपूर्वस्तसाद् नित्यता वेदस्येति चेत् न ववरपद सज्ञापदिमत्युच्यते शुवरस्वामिना । आह चैवम्- ''यः प्रवाहयति स प्रावाहणिः ववर इति शब्दानुकृतिः, तेन यो नित्यो अर्थस्तमेवैतौ शब्दौ वदिष्यतः '' (के सूभा १ १ ११) । शब्दानुकृतेः संज्ञाशब्दः अम इति व्याख्यातम् । वृत्तान्तान्वाख्यान प्रसङ्गे भाष्यकार विवरणचातुरीं निरीक्षामहै । 'प्रजापतिरात्मनो चपामुद्दिखदत्' इत्यामनन्ति तैत्तिरीयाः (२ ३ ३)। अत्र भाष्यपङ्किः-- अजापतिरात्मनो वपाग्रुदिक्यदिति नित्यः कश्चिदर्थः प्रजापतिः स्यात् वायु-न्राकाश आदित्यो वा । स आत्मनो वपामुदक्षिपदिति षृष्टि वायु रिहम वा । तामग्रौ प्रागृहात् वैद्युते आर्चिपे लौकिके या । ततोऽज इत्यन बीज बीरुद्वा । तमालभ्य तमु-न्पयुज्य प्रनाः पश्चन् प्रामोतीति गौणाः शब्दाः १ (२ ) 10) इदं च निदर्शन भवति मीमांसकानां सक्ष्मविचारकौशलस । यतो वेदनित्यता समर्थनक्केशे सम्रुपस्थिते, गौणीं शृतिमाश्रित्यः पुरावृत्तं काल्पनिकीं गाथा वा चातुर्येण नित्यार्थपरतया व्याख्याय कृत-कृत्यतां भजन्ते । इदं लत्र चित्रम् । रूपकदृष्टान्तावरुम्बनेन अन्वाख्यानानां सङ्कत-रूपतामेव गौण्या वृत्त्या प्रतिपाद्यन्ति । वेदगुप्तार्थसिद्धान्ते अपि वेदपदानां यौगिकत-श्राधान्येन सङ्केतार्थ-निरूपणे गौणी वृत्तिराश्रीयते । एप त्मयोविशेपः । पूर्वस्तु षाद्यः स्थूलः कर्मप्रतिपादनपरः सङ्केतार्थः, अपरस्तु आन्तरः सक्ष्मः ग्रुप्तविद्यासाधनपरः सङ्केन्तार्थः । यद्याण्डनिर्माणप्रायेण प्रयासेन 'पूर्वतो रिष्प्रतः मूपको लब्धः" इति लोकोक्तः इष्टान्तभृतमरसं फलं सम्पादितं पूर्वतन्त्रविद्वद्विरिति सङ्गदः ॥

पूर्वमीमांसकसिद्धान्तमधिकृत्य इदमवश्य-वक्तव्यमासीत् । यद्मव्यविद्या-संस्कार-सम्पत्नैः प्रार्ह्मरिप मीमांसकानां मन्त्रार्थविचारप्रामाणिकता विश्वस्रते । ते हि पूर्वतन्त्र-सिद्धान्तम् स्वमहालैव वेदे नास्ति रहस्यं सङ्केतार्थो वेति स्वयं प्रतियन्ति, अन्यानिष प्रत्याय्य अपथं प्रापयन्ति । तस्तादिदं बोष्यम् । यदि वेदो नाम प्राधान्येन ब्राह्मणं, मन्त्रसिहतं ब्राह्मणं भवति, तदा तदायक्तश्रौतस्त्रधर्मशास्त्रादीन्यप्रजीव्य प्रवृत्ता पूर्वमी-मांसैव वेदिवचारे प्रमाणं स्यात् । यदि प्रनर्वेदो नाम प्राधान्येन मन्त्रहृष्टय क्रको यज्रिष वा यत्प्रभावा एव ज्ञानकर्मपर-विवरणग्रन्थेषु सारण्यकब्राह्मणेषु हृश्यन्ते, तदा मन्त्रान्त्रक्त-वेदार्थविचारे पूर्वभीमांसा नैय प्रमाणं भवितुमहिति । अष्यात्मविचारद्रा सपा प्राधाणार्थमीमांसा ईश्वरसास्रात्कारसाधनादि-रहस्यविद्यास्तिस-संस्कारज्ञन्या सार्वलौकिक-परमपुरुपार्थ-चिन्तादिविद्या वेदरहस्यार्थपरीक्षायां कथं प्रामाणिकीं वाणीमास्यातं अधिक्रताम् ?

#### मन्नः

क्षचो मन्त्राण्छन्दोबद्धा कपीणां दृष्टयो भवन्ति । यमर्थमाध्याय यद्धे द्यरीर-यात्रामचालयन् कपयः, यं च निजानुयायिनां उत्तरकालिकानां च निःश्रेयसाय लक्ष्य-स्तेन प्रत्यपादयन्, सोऽर्थः तत् प्रयोजनं तल्लक्ष्यं च क्षत्रमक्तसंहिताप्रन्थात् शक्यानि अवगन्तुम् । इमाश्र कवितापद्वाच्याः सन्तु नाम, अपि तु नेमाः कविताः असत्-परिचितसाहित्य-सन्दर्भविश्वेषाः इति मन्तव्यम् । न वा ते कथयः सर्वजनीनाः सर्वेषु देशेषु कालेषु अद्यापि दृष्ट्यमाना इव काव्यनिर्मातारः इति पुक्तं मन्तुम् । नेदमैतिह्य- मात्रम् । चर्मचक्षुरगोचरान् लोकान् लोकाष्यक्षान् देवान् तत्सम्बन्धिनः सक्ष्मान् धर्मान् कुशाग्रधीगम्यानि सत्यानि च सक्तेषु गर्भितानि मन्त्रवर्णा प्व बोधयन्ति । मर्यादाविशेपनिबद्धान् स्रक्ष्मानिमान् लोकान् तदेवांश्र साक्षाद्धिगन्तुं मानवः शरीरस्य ध्व पारयेद् यदि गुप्तमध्वानं प्रवेष्टुमधिकारः सम्पाद्येतानेनेत्यार्पोऽयं रहस्यसम्प्रदायः । ऋच इमाश्र मन्नदृष्टयः कीर्त्यन्ते । ऋषिं मन्नद्रष्टारमादुः । <u>ऋषिर्न केव</u>लं पश्यति, ृशुणोत्यपि । दष्टमर्थं सत्यमाविष्कर्तमपेक्षितं शब्दमप्यधिगच्छति । तसाद्दिरतीन्द्रि-यार्थदर्शी कविपदवाच्यो भवति वेदे । सः क्रान्तदर्शी कविः श्रोताऽपि सत्यस्य । तसात् कवयः "सत्यश्चतः" इति प्रसिद्धिर्वेदे । नेदमृपेर्दर्शनं अवणं वा लोकसामान्यं भवति । ऋषरेषा दृष्टिरासाधारणी तथा श्रुतिरिष, याम्यां प्रकाशिता कविताप्यासाधा-रणी । रमणीयार्थप्रतिपादक-शब्दगुम्फितरसभावभरित-वीर्यवत्तमायाः सर्वोत्कृष्टाया अपि कवितायाः विलक्षणा मन्नकविता । अत एव न युक्तं वेदस्रक्तकाव्यानां रसोत्तरसाहित्य-कविता-कोटावारोपणम् । अन्यादशोत्कर्पा वेदस्रक्तकवितेत्यसास्ति कारणम् । स च उत्कर्षः स्कानां मन्नात्मकले प्रतिष्ठितः । <u>विशिष्टा मन्त्रस्य शक्तिः</u> । भवतु मन्त्रार्थो नातिगरीयान् असदृष्टेः, भवतु मन्नशब्दोऽपि नात्यन्त काव्यशोमावदः, भवतु व्यक्तितो भावो नातिगाढः । माऽस्तु परिस्फुटा छन्दोवाचकभङ्गी । तथाऽपि शक्तेर्न हानिः मन्त्रस्य । सेयं श्रद्धा वेदर्पिकालादारम्य अद्यावधि भारतीय-आस्तिकजनहृद्येषु लब्ध-प्रतिष्ठेति नेह सन्देहगन्धोऽि विद्यते । मन्त्रमधिकुत्येदमैतिह्यं उत्तरकालेषु आचार्यपुरुपैः तदनुयायिभिश्व रक्षितम् । तावती श्रद्धा मन्त्रमहिमनि रूढमूला यावत्या मन्त्रसार्थ-विचारो नावश्यकः, यतो मन्त्रशक्तिविज्यमणं मन्त्रतात्पर्यग्रहणाधीनं न भवतीत्यपि मन्यन्ते चैके । सर्वपुरुपार्थसिद्धेरलौकिक उपायो मञ्च इति वहोः कालादागतमिदं आर्ष मतम् । तथा चाहुः- ''इप्टपास्यनिष्टपरिहारयोरलौकिक उपायो वेदः'' इति । अत्र वैदशब्देन मन्न एव मुख्यो बोष्यः । कुत एवं मन्त्रमहिमा वर्ण्यते ? वेदर्पिभिरष्यातम-विद्येक-निरतेरि गुप्तविद्यासु रहस्रतत्रेषु विचक्षणैश्वास्थितम् । अन्तरङ्गीयैरुपायैः 🗹 बाह्मार्थाः साधिवतुं शक्या इति तेषां मतम् । सह धीवृत्त्या शब्दस्तथा प्रयोगयोग्यः यथा सकलविधाः प्ररूपार्थाः साधिताः स्युरिति सिद्धान्तस्तेपाम् । अत एव प्रायः सर्वेऽपि मन्त्रा याज्ञिके विनियोगे प्रथमाना अपि बहवः यज्ञादन्यत्र फलावाप्तये प्रयुज्यन्ते । एवं मन्नाणां माहातम्यं न केवलं चिरन्तनसे प्रतिष्ठितम्, किंतु ऋषिदृष्टसे शक्तिमस्वे

बैत्यवगन्तम्यम् । अपरं च, मन्नाणां पावनत-वीर्यवन्वादि-धर्मात्वेषां नादसन्वातमक-देवताशरीरभूततादित्याहुरेके । एवमपि स्थान्नाम । वस्तुतस्तु महिमा मन्त्रस्य तत्प्राहु-भीवप्रकारायत्त इति मन्त्रवर्णेम्य एवावगम्यते । ऋचां स्थानं अक्षराख्यं परमं व्योम यत्र विश्वेषां देवानां आवासः, यस्तन जानाति तस्य ऋचा कार्यं न भवतीत्वेवमर्थका दीर्घतमसो मन्त्रदृष्टिर्भवति "ऋचो अक्षरे परमे व्योमन् यस्मिन् देवा अधि विश्वे निषेदुः । यस्तम वेद किमृचा करिष्यति य इत् तद् विदुस्त इमे समासते" (1. 188. 39.) । तसिनेव सक्तेऽन्यत्रेयमृग्भवति- "चलारि वाक् परिमिता पदानि तानि विदुर्नाक्षणा ये मनीपिणः । गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति तुरीयं वाची मनुष्या वदन्ति" (१. १६४. ४५.)। गहनार्थोऽयं मन्त्रः। मन्त्रद्रष्टा कविः हृदयाख्यमन्तस्सम्रुद्रमव-गाह्य तुरीयारूमं घाम देवानां साक्षात्कृत्य दृष्टान् सत्यार्थान् आद्यां वाचमुपादाय श्रुतैः शब्दैः आविष्करोति । तसादुत्तमपदादक्षरात् प्रस्थाय आगब्छन्त्यास्तस्या वाचः चलारि स्थानानि भवन्ति । तत्र त्रीणि धामानि रहस्थानि गुहानिहितानि मानुषश्रव-णखागोचराणि तस्याश्रतुर्थी अवतरणभूरेव मानुषी वाक् । चतार्यपि वाग्धामानि ऋषेरन्त-रङ्गदीक्षितस्य मनीपिणः विदितानि, नान्यस्य । एवं मन्त्रस्य द्रष्टारः कवयः सत्यश्चतः मन्त्रान् न कल्पयामासुः, किं तु अद्राक्षुः इति प्रसिद्धिः । ऋचां वाचां मृलस्थानभूतस्य देवतानामायतनस्य परमस्य च्योम्नः अकृतकलात् ततः प्रादुर्भृतवेदमन्त्रवर्णेषु नित्यतं उपचर्यते । मन्त्रदर्शिन ऋषेर्जन्मनः प्राक् मृतेः परं च सिद्धमेव परमं व्योम । तसान्न तन्मन्त्रद्रप्टर्यधीनं भवति, मन्त्रदर्शनं तु तस्मित्रधीनं बोष्यम् । यद्यपि मन्त्रशब्दार्था-ववियोज्यौ परमाकाशे सिद्धौ भवतः, तत्त्रादुर्भावस्तु ऋष्यधिकारसम्पत्तिसापेक्षो गोध्यः । अत एव ऋक्संहितायां शश्वद्येमेश्रक्तवमुख्लिखितं दृश्यते "ऋषेमेन्त्रकृतां स्तोमैः" (९. ११४. २.) "हृदा यत्तप्टान् मन्त्रानशंसन्" (१. ६७. २.) इत्येवंजातीयकैः मन्त्रवर्णैः स्पष्टं कृतकले मन्त्राणां अवगम्यमाने, कथं नित्यो वेद इति मा भूव्छङ्का । प्रागुक्त-विषया ऋचां मूलभूतामाद्यां वाचं परमन्योमसंख्यामधिकृत्य सा नित्येत्याह मन्त्रवर्णः । सर्वसापि वेदस्य नित्यतं परमञ्योमप्रभवतात् कीर्तितम् । "तसी नूनमभिद्यवे वाचा विरूप नित्यया । वृष्णे चोदस सुष्टुतिम्" (८. ६४. ६.) । इति ऋचो च्याख्याने सायणमाष्यमपि एवमुपपद्यते । "नित्यया उत्पत्तिरहितया वाचा मन्त्ररूपया" इति सायणः । असदुक्तरीत्या नानुपपत्तिर्वेदनित्यत-ऋषिकर्तकतयोः । अत एव महाभाष्य- कारः, 'तेन प्रोक्तम्' (१. १ 10%) इति पाणिनीयसत्र-व्याख्याप्रसङ्गे ''प्रोक्तप्रहणमनर्थकम्" इत्यारम्य अन्ते पृते— ''छन्दोर्थं तहींदं वक्तव्यम् । न हि छन्दांसि क्रियन्ते
नित्यानि छन्दांसि । छन्दोर्थमिति चेत् तुरुयम् । '' ननु चोक्तम् निह छन्दांसि
क्रियन्ते नित्यानि छन्दांसीति । यद्य<u>प्यशें नित्यः यासमौ वर्णानुपूर्वी सा अनित्या</u> ।
तद्भेदाचैतद्भवति'' । अत्र कैयदस्य टीका 'तद्भेदादानुपूर्वीमेदात्' 'प्रपूर्वी विचः प्रकाशने
अध्यापनरूपे या' अत्र वर्णानामानुपूर्वी न नित्या इति वेदशब्दार्थ नित्यतमम्पुपगच्छन्
भगवान् पतञ्जितः पदवर्ण-वाक्ययन्य व्यवस्थानित्यतां नाङ्गीचकार । सा च व्यवस्था
प्रकाशनरूपा ऋषिकर्तृका । एवं वेदानां कृतकताकृतकत्योरुपप्चिद्रेष्टव्या । सर्वथा
प्रचामसाधारण-कवितरूपं मन्नतं उदाह्तैर्विरूप दीर्घतमसोर्मन्नवर्णः सुगमं भवति । परं
श्वतश उदाहरणानि वाचो महिमानुवर्णनपराणि अप्तसंहितायां द्रष्टव्यानि, विस्तरभयाद्
इह नोछिख्यन्ते ॥

सम्प्रति क्रचां वाह्यार्थः सायणभाष्याद्वगम्यते । रहस्यार्थस्त सङ्केतपदार्थायच इति प्रागुक्तः । दुरवगमी मन्नार्थ इति निरुक्तकारोऽप्याह । तपः क्षितानां ऋषीणां ब्रह्म-पद्वाच्यो मन्नः प्रत्यक्षोऽभवत् नान्यथेति यास्कस्याभिप्रायः । तथा चाह— 'तदेनान् तपस्मानान् ब्रह्म स्वयम्भ्र अम्यनार्पत् तद्ययोऽभग्नं तद्दपीणां ऋषितम्' (२. ११) । मन्नार्थो दुरूद्द इत्यन्यत्राह— ''तस्यास्तपसा पारमीप्सितच्यम्" (१६ १३) इति । वेदा-र्याधिगमाय तपस ऋते नास्ति शरणम्, तपोनिष्ठस्यपेर्मन्नः प्रत्यक्षो भवतीति च यास्क-मतं इति निश्दं भगति । अस्मदुक्तमन्त्रप्रादुर्भाव-तिन्नत्यत्व-कृतकसानि न केवलं मन्त्र-वर्णेर्निर्णीतानि, किं तु निरुक्तकारेणापि समर्थितानि भगन्ति । यास्कोक्तीरेव समर्थ-यति घृददेवता । 'न प्रत्यक्षमनृपेरित्त मन्त्रम्' (नपुंसकमार्पम्) इत्याह (८. १२९) ऋषेदर्शनसामर्थ्यं, त्रय्याः प्रयोजनम्, सम्यगनुष्ठितानां कर्मणां फलमित्येवमादयो गृह-देवतायां प्रतिपादिताः वेदरहस्यार्थपक्षं पोपयन्तीति न सञ्चयः । अत्रेमे श्लोका उदाहार्याः ॥

- 19. १३० ''योगेन दाक्ष्यण दमेन बुद्धा गाहुश्रुत्येन तपसा नियोगैः। उपास्तासाः कृतस्त्रशो देवताया ऋचो ह यो वेद स वेद देवान्॥
  - १३१ मन्त्राणां देवताविद् यः प्रयुद्धे कर्म कर्हिचित् । जुपनते देवतास्तस्य हविनादेवताविदः ॥

- १३२ अविज्ञानप्रदिष्टं हि हिनेहेत दैवतम् । तसानमनसि संयम्य देवतां जुहुयाद्दविः ॥
- १३३ खाष्यायमपि योऽधीते मन्त्रदैवतविच्छुचिः । स सत्रसदिव खर्गे सत्रसद्भिरपीड्यते ॥"

अथेदमवधारणीयम् । यद्यपि वेदमन्त्रस्य पवित्रतशक्तिमस्वादिकं मन्त्रदृष्टैः गुढार्थभ्त-आध्यात्मिकादि-तत्त्वमूलकमेव मवित, तथाऽपि माह्यार्थपक्षेऽपि यज्ञादन्पत्री-पयोगाय करपते । इदमेव मूलं भवति तस ऐतिहास, येन अलौकिकेनोपायेन लौकिका अर्था अपि साष्यन्त इति रूढा प्रतीतिः । इदमेव मूलं शौनकीयऋग्विधानादिग्रन्थस्, यत्र विविधपुरुपार्थसाधनोपयोगिलेन फल्पाः प्रोक्ताः । इदमपि तथ्यं यद्यास्केनोन्पवे-"उद्यावचैरभिप्रायै ऋषीणां मन्त्रदृष्टयो भवन्ति" इति । तदेव बृहदेवताप्याह । 'अर्थेप्सवः खल्वपयः छन्दोभिर्देवताः प्ररा । अभ्यधावित्रिति च्छन्दोमध्ये लाहुर्महर्षयः! (c. 120) इति । यद्येवं लौकिकार्यानुहिक्यापि मन्त्राः प्रवृत्ताः, कथं तर्हि परमपावनी वेद अध्यात्मनिष्ठाविशेपरहस्थानां निक्षेप इत्युच्यत इति चेन्नेहासङ्गतिः । प्रागेवीक्तस् गुढार्थ एव परमार्थी वेदानां स्थूलार्थस्तु कर्मसु प्रयोजनवान् पुरुपार्थसाघनेषु वेति । यद्यपापातत ऋषीणां अभिप्रायेषु उचावचतं स्पष्टमेव भवति, तथाडप्यन्तरर्थविमर्खे शपथाभिशाप-निन्दा-प्रशंसादीनां आष्यात्मिकनिष्ठाचरित्रसम्बन्धितमबदातं भवेत् । स्थूलविचारिणां पाश्चात्यानुयायिनां वा पक्षे ऋषीणां वैमत्यमेत्रोपस्थितमिति नात्र चित्रम् । यद्यपि न वयं सर्वेऽपि मन्त्रद्रष्टारः समकालिकाः समाननिष्ठाद्शाः मन्त्रान् अदर्शनिति ब्र्महे, तथाऽपीदं तथ्यं प्रतिपादयामः । ऋषयः सर्वेऽपि समानमेष सङ्केत-पदार्थसमुदायं समानमेव बाह्याभ्यन्तरयागं समानमेव भूरादिलोकसंस्थानं समानमेव देवतात्तन्वं समानमेव परमं पुरुषार्थं च विज्ञाय खिनष्ठादशा-विशेषापेक्षितार्थ-साधनाय देवान् अयजनिति सङ्केतरूपगृदार्थ-तन्वान्वेषणपराणां प्राज्ञानां अयं समीचीनः पन्याः परिस्फुटो भवेदिति दिक् ॥

# ऋचः प्रमाणं वेदरहस्ये

अप तां रहस्यमापामिकत्य विचार्यते, यत्र गोपितो भवति मन्त्रार्थः । त रहस्यं सङ्केतरूपेण केन वाज्याकारेण तथाऽऽच्छादितं यथा स्पूलिधयां सङ्केतार्थोपस्यिति-

शक्काऽिप न जायते, यत् सङ्केतशन्दाः नाह्यार्थाभिषायकाः सुतरां उपपद्मा एव प्रायो रूथ्यन्ते । सङ्केताश्च यागसम्बन्धिनः लौकिकाः पदार्थाः ब्रह्माण्डप्रकृति-विलासितानि न्या भवन्ति । अथवा कथन मृद्धीः मन्त्रप्रतिपादिता अग्र्यादयो देवाः केऽप्यमानुपाः पुरुषा भूताग्नि-वाय्वादित्य-मरुत्-पर्जन्यादिवेषेण प्रत्यक्षदृश्येनावस्थिता इति वा प्रती-यात् । तदिह प्रथमं किं तद्रहरूयं भाषितं वेदे द्रष्टव्यम् १ यदि वेद एव रहस्यवागु-छिखितेति निश्वयो लभ्यते, ततः परं कथं तद्रोपनं साधितमिति सङ्केतपदार्थव्यवस्याः 'परीक्षामहै ॥

त्रपोनिष्ठानामृपीणां देवताभिः सह व्यवहारे तदर्थप्रकाशने च रहस्यभापा-व्यवस्थापितेति निर्णेतुं प्रमाणमस्ति चेत् तत् प्रथमं मन्त्रदृष्टिष्त्रेव स्यात्, ऋषिवाक्येषु -एव द्रष्टव्यम् । ऋग्वेदसंहितायां रहस्यपदार्थप्रसङ्गेषु किम्रुद्दिश्य रहस्यार्थपरं पर्द अयुज्यत इति विचार्यमाणे, कोडप्यसुरो देवो वा किमपि स्थानं कोडपि लोको वा तिरो-ाहितो न दृश्यत इति वक्तव्ये अन्तर्हित-गूढ-रहस्य-अदृश्याद्यपरपर्याय-निण्यपदं प्रयुज्यते । कचिद्देवतासानिष्यसम्पादिकां वांचं निर्दिश्य प्रयुज्यमानं "नाम" अपि हृदि गुहायाँ गुदमन्ताईतं रहस्यं इति वा कीर्त्यते । वेदितव्यानि ज्ञानानि स्तोत्रपराणि वचांसि च निष्यपदार्थभूत रहस्यानीत्युच्यते । निरुक्तपिठतानां पण्णां अन्तर्हितनाम्नामेकं निष्य-पदम् । इदं च प्रसङ्गवशात् गोपितं अन्तार्हितं तिरोहितं अद्दर्यं रहस्यं इति प्रायः समानार्थेषु वेदे प्रयुक्तमीक्षितव्यम् । इदं च पदं सम्प्रति परीक्ष्य वेदर्पयः खप्रयुक्तन भाषायां किमिष रहस्यं निक्षिप्य बहिर्मुखमतिम्योऽपकेम्यश्च गोपायाश्चक्रुरिति निरूप-विष्यामः । इदं चात्र नः सुदैवम्, यत् सन्दर्भवशात् सिवमर्शमविमर्शे वा इच्छातु-सारेण वेदपदानां अर्थान् व्याचक्षाणः सायणः निण्यपदस्य एकरीत्या अन्तार्हतं अदर्शनं गतं वेत्यर्थं व्याचष्टे । निण्यपदार्थं साधु व्याकुर्वन्निप प्रसक्तवाक्यतात्वर्यं खोद्देशस्या-न्नपेक्षितमपि यथेच्छं प्रतिपादयतीति प्रथमं दर्शयिष्यामः । निण्यपदप्रयोगस्थलेषु एकत्र अन्यथा व्याख्यासीत् । तथा व्याख्याने प्रमाणं न दत्तम्, नापि प्रयोजनम् । प्रमाणं दत्तं चेत् तत्प्रमाणवचनं अन्यथा गृहीतम् । "निण्यम्" निर्णामधेयमित्याह् । हिर्ण्य-स्तूपस्य ऐन्द्रेषु ध्रकेषु इयं ऋग्भवति- "अतिष्ठन्तीनामनिवेशनानां काष्टानां मध्ये 'निहितं शरीरम् । पृत्रस्य निष्यं विचरन्त्यापः दीर्घे तम आशयदिनद्रशत्रुः" -(1 १२ 10) । अत्र स्थूलोऽर्थः सायणीयपदप्रयोगानुपयुज्य दीयते । अतिष्ठन्तीन् f

स्थितिरहितानां अनिवेशनानां उपवेशनरहितानां (अवहणखमावलात्) काष्टानां अपर्ि मध्ये निहितं निक्षिप्तं धूत्रस्य निण्यं निर्णामधेयं शरीरं आपः विचरन्ति विशेषेण पर्याक्रम्य प्रवहन्ति । इन्द्रशञ्चः एत्रः (जलमध्ये प्रक्षिप्ते सति) दीर्घे तमः दीर्घनिद्रा-त्मकं मरणं यथा भवति तथा आशयत् सर्वतः पतितवान् । अत्र अप्तु मप्रतेन गृढ्-कात् तदीयं नाम न केनापि ज्ञायते । तसात् निण्यं निर्णामधेयमिति सायणीयं विवरणम् । का नाम विवक्षा ? पश्यामस्तावत् । इन्द्रो वृत्रं जघान, तस देहपाते तमः शरीरं तस्य दीर्घनिद्रामवाप । तददृश्यमभवत् । गाढमधः पतने उपरि निरन्तर्रे अपां प्रवाहे, तच्छरीरमन्ताईतम् । अत्र अद्भयमभवदित्युक्तौ ऐतिहासिकपक्षस्य आधि-मीतिकपक्षस्य वा का हानिः? मेघेषु इन्द्रायुधेनाहतेषु तत्र बन्धिता आपी निर्मुक्ता भवन्ति । तासामावरकं द्वत्रशरीरमधः पतित, उपर्यापः प्रवहन्ति, तसादन्तिहितमद्दर्य एव तच्छरीरम् । कुतस्तर्हि नामश्र्न्यमित्यभिष्रैति स सायणः १ सरलेनैव पथा अर्थ-सामझखे सिद्धे "गूढलात् तस्य नाम न केनापि ज्ञायते" इति कुतोऽयं द्राविड-प्राणायामः? न वा निण्यपदस्य निणीमधेयपर्यायसं निघण्डपठितम् । यास्क एनामृर्च उदाहापीत्, तत्र "निष्यं निर्णामम्" इत्याह । निर्णामपदार्थः दुर्गाचार्य-च्याख्यानाद् अवगम्यते ''येनासौ नीचैर्नमित" तं प्रदेशं विचरन्तीति दुर्गः । नीचैर्नमनेन गन्तव्यं निम्नं खरुं निण्यमिति विवरणं अनुखारान्तस्य "निर्णामं" इति पदस्य युक्तं भवति । नामधेयार्थे तु "निर्णाम" इति नकारान्तनपुंसकलिङ्गं सात्, न तु निर्णामं इति अनु-खारान्तम् । तसादत्र यास्कमेवं अमादुदाजहार सायणः । एवं व्याख्याय कथं निर्णाम-घेयोऽभृद् घुत्र इति चेत् सोऽत्यन्तं तथा मृतः यथा तस नामापि स्मृतिपथादपगतं किल! एवं खपक्षस्यानपेक्षितमपि क्षिष्टं न्याख्यानं शतशो दृश्यते सायणभाष्य इत्यलं विस्तरेण ।)

निण्यं अन्तर्हितिमत्यसन्दिग्धम् । सर्वत्र सायणः निधण्डपिठतार्थमेन खीकृत्य यास्कं च प्रायश उदाहरित । अन्तर्हितपदार्थः गृहरहस्याद्यपर-पंथीयो बोध्यः । कौत्सस्य अप्रियक्तस्य न्याख्याने 'निण्यं' रहस्यं 'अन्तर्हितं' इत्येबाह— 'क इमं बो निण्यं आचिकेत बत्सो मातृजीनयत खधाभिः" (५. ९५. ४.) । ऋषिः प्रन्छति, युष्मासु को वा रहस्यमि जानाति यो वत्सः खधापदवान्य-खधारणसामध्येधमेः मातृरजनयदिति । एवं न कैवलं असुरे इत्रे अन्तर्हिते निण्यपदं प्रयुक्तम्, अपि तु अप्सु वनेषु वा गृहमग्रिमावेद-

'यितुमपि प्रयुज्यते । कवित् किमपि स्थानं कमपि लोकं वा गूढं अभिधातुं निण्यपर्द् न्त्रयुक्तम् । काश्यपः सोमं सम्योधयति-- "तव त्ये सोम पवमान निण्ये विश्वे देवास्त्रयं त्यकादशासः" (१. १२. ४.) । अत्र रहस्यं स्थानं सोमसोक्षिखितं यत्र त्रयिक्षश्चिताः -स्वधामितः मुजन्तीति मन्नस्य उत्तरार्धे पट्यते । जीव आत्माऽपि अन्तर्हित उक्तः । -अत्र दीर्घतमसो मन्त्रदृष्टिर्भवति - "न विजानामि यदि वेदमस्मि निण्यः सन्नद्धो मनसा न्चरामि" (1. 15%. ३०.) । वासिष्ठमण्डले शाखा सहस्रात्मतया विततं तद्रहस्यं 'निण्यं' इर्दिसाक्षात्कारैः सत्यदर्शनैरुपायैरिधगम्यत इत्युक्तम् । "त इन्निण्यं इदयस प्रकेतैः ·सहस्रवरुशमभिसश्चरन्ति" (७. ३३. ९.) । वसिष्ठः मारुते छक्ते मरुतां रूपवाहनादीनि साथर्ष पश्यन् धीर एव इमानि (निण्यानि) रहस्यानि जानाति इत्याह- "एतानि धीरी ्रनिण्या चिकेत पृक्षिर्यद्धो मही जभार" (.. ५६. ४.)। प्रनश्चान्यत्र वसिष्ठः मिल्लावरुणौ न्सम्बोध्य प्राह- 'असाकं रहस्यानि स्तोत्राणि युग्योविंदितानि' इति । 'न वां निण्यानि अचिते अभूवन्' (७. ६१. ५.) । "निण्यानि रहस्यान्यपि स्तोत्राणि" इति सायणः । व्यन्न प्रत्यक्षं गूढं उद्देशपूर्वकं गोपितं रहसं वा तदभिधातुं निण्यपदं प्रयुक्तं वेदै इति निद्रशनायोक्तान्युदाहरणानि पर्याप्तानि । "अमुरा निश्वा वृपणा" इत्यसा ऋचः (७.६१.५.) तात्वर्ये परीक्षिते, रहस्यं मन्त्रार्थं विजानन्ति देवाः यन किमि तेषां दृष्टरपवारियतुं शक्यं, यच रहस्यं जनमामान्याद् विहर्ष्टरायुद्धेः रक्षणाय आच्छादितं इति तात्पर्यं स्पष्टं भवति । अरविन्दश्रीचरणैः वामदेवस्रक्तस्या "निण्या ब्रचांसि" इति वाक् निस्संशयं वेदभाषारहस्यमुद्धाटयतीति निरूपितम् । सेयं मन्त्रदृष्टिः भवति वामदेवसा- "एता विश्वा विदुपे वेघो नीथानि अग्ने निष्या वचांसि । निवचना कवये काव्यानि अशंसिपं मतिभिर्वित्र उक्थैः" (४. ३. १६.), । सायणीयवित्ररणार्थानि ्पदान्युपयुज्य अस्थार्थोऽत्र समस्यते । वेधः विधातः हे अग्ने, विदुपे कवये (तुम्यं) नीथानि , (फलप्रापकाणि, सुप्रणीतानि वा) <u>"निण्या" गुढानि निवचनानि नितरां वक्त</u>न्यानि न्काव्यानि कविभिः क्रान्तदर्शिभिः मेधाविभिः कृतानि "एता विश्वा वचांसि" एतानि -सर्वाणि वाक्यानि "मतिभिः उक्यैः" मननीयैः स्तोत्रैः शस्त्रैश्च (सहितः) विप्रः ्त्राज्ञोऽहं अशंसिपं अवीचं, तानि सेवख । अन्यश्व मन्त्र इह वामदेवस्थीदाहार्यः । न्तत्र इन्द्रेण कियमाणं सोमपानं रहिस निर्वर्त्यत इति दृष्टान्तोदाहरणेन प्रतिपाद्यते, यथा -ऋषिः वेदितव्यानर्थान् रहसि साधयति, तथा सोममन्यैरविदित्तमेव रहसि पिवतीन्द्र: इति । "कविर्न निष्यं विद्यानि साधन् दृषा यत् सेकं विषिषानो अर्चात्" (४. १६. ३.) ॥

निण्यपदं रहस्यार्थं सोदाहरणं व्याख्यातं, येन वेदभाषायां रहस्यं ऋषिभिः निक्षिप्तमित्यसन्दिग्धमवगतं भवति । तच रहसं कचिद्देवता कचिदसुरः अन्यत्र ज्ञानं सत्यं कमप्पर्धमुद्दिश्य भवतीति न विस्मार्यम् । ऋक्तंहितायां अन्यानि च पदानि रहसार्थघोतकानि प्रयुज्यन्ते । अत्र द्वित्राण्युदाहरणानि दीयन्ते, यतोऽपि वेदमन्त्रेयुः . रहसं निक्षिप्तमिति ज्ञायेत । गुहा-गुह्य-अपीच्यानि कचित् प्रतीच्यं अपि रहसार्थे प्रयुज्यन्ते । खगुण-क्रियाद्योतकैः उपयोग-विशेषायत्तैः उक्थ-शस्न-स्तोम-गीर्-वाग्-बाणी ज्ञहा-मन्त्रादिपदे ऋग् व्यवहियत इति विदितचरमेवैतत् । अपि तु सन्ति मन्त्राः यत्र गृहभाषाकितां स्तोत्रवाचमावेद्यितुं नामपदं प्रयुज्यते । "नाम" इत्यभिधान-वाचकं नामधेयमित्यत्र न विवादः । वेदे देवतायाः नाम न केवलं अन्याभ्यो दैवताम्यो व्यावर्त्य कामि देवताव्यक्ति निर्देष्टुं प्रयुज्यते । किं तु प्रकृतं देवताव्यक्ति-विशेषं विज्ञापितुं सिन्निधापितुं वा या शक्तिरपेक्षिता मवति तां त्रिभर्ति तन्नाम । यतः तद्देवभ्यो नमनाय साधनं भवति ततस्तन्नामेत्युच्यते । नमनसाधनं नामेति सायणीयव्याख्यानेऽपि दश्यते । तसानामपदं देवताराधन-साधनभूतं सर्वाङ्गप्रणामं आविष्क्वर्वन्तं मन्त्रदृष्टिरूपं स्तवं लक्ष्यतीति ग्राह्मम् । <u>"नम उक्ति विधेम</u>" इत्यादाविष देवतां प्रति सर्वथा प्रहुलं अनहङ्कः तेर्देवारमभावं सम्पिपादयियोर्भक्तस्यपें ज्ञेंयम् । तस्मात् नमनसाधनं 'नाम' स्तोत्रपर्यायतया वेदे प्रयुज्यमानं ऋग्भ्य एवावग्म्यते । तत्रापि तच नाम फचित् गुहायां निहितं गूढं रहस्यमिति वर्ण्यते । फचिदपीच्य-शब्दविशिष्टं नामपदं प्रयुक्तम् । अपीच्यं निण्यमिव अन्तर्हितनामैव भवति । नैकेषु मृन्त्रेषु रहस्यं नाम रहस्यं स्तोत्रं वा अपीच्यनामप्रयोगेणाचेदितं लक्ष्यते । गृतसमदस्य मन्त्रदृष्टिर्भवति-"तदस्थानीकं उत चारु नाम अपीच्यं वर्धते नमुरपाम्" (२. ३५. ११.) । अपां वत्सस्य शोमनं मुखं रहसं नाम अन्ताईतं स्तवात्मकं नाम च वर्षते इति भावः । स्थूलपक्षे यः ं कोऽप्यस्तु नामशब्दार्थः, सोऽपीच्यपदार्थ-विशिष्ट इति तु असन्दिग्धं भवति । नाभाक ऋषिः वरुणं स्तौति- ''यो घर्ता भ्रवनानां य उसाणां अपीच्या वेद नामानि गुह्या । स कविः काच्या पुरु रूपं दौरिव पुष्पति नभन्तामन्यके समे" (८. ४१. ५.) । अत्र द्रमानि पदान्यवधेयानि- 'अपीच्या नामानि गुह्या कविः काच्या' इति । इदं च तात्पर्य

रुक्षणीयम् । यो वरुणः सर्नेषां भ्रवनानां धारकः देवाधिष्ठानभूत-रिव्यसमृहोपलक्षित-ज्ञानप्रकाशानां रहस्यानि गुहाहितानि नामानि (स्तोत्राणि वा) जानाति, स कविः ज्ञान्तदर्शी कान्यानि कविकर्माणि पुष्यति, यथा द्यौः पुरुरूपं पोषयतीति सङ्घेपार्थः ॥

अमिन्नेव एके— "स समुद्रो अपीच्यलुरो द्यामिन रोहति" (८ ४३. ८.) । इति अन्तिहिंतो रहस्यसमुद्रो वरुण इत्युक्तम् । किन्नभागिन क्रियः मातापित्रोः रहस्यं नाम पुत्रो धारयतीत्याह— "क्रतस्य जिह्या " दधाति पुत्रः पित्रोरपी<u>च्यं</u> नाम" (९. ४५. २) "सदा ते नाम स्वयशो निनिष्म" (७ २२. ५) इति वासिष्टमन्त्र-अपाच्याने "तन नाम स्तोत्रं सदा सदैव ब्रनीमि" इति सायणः । पुनश्च "मर्त्या अमर्त्यस्य ते भूरि नाम मनामहे । विवासो जातवेदसः ॥" (८ ११. ५) भूरि नाम मनामहे विस्तृतं स्तोत्रं जानीम इति सायणः ॥

बहदः सन्ति मन्त्रवर्णाः संहितायाम्, यत नामपदं देवताव्यक्ति विशेषं प्रति
विद्यापनाय प्रयुज्यते, ऋचं स्तोत्रवाचं द्योतियतुंचोपयुज्यते । द्विधाऽपि तद्रहस्यं अन्तिर्हितं गहनं वेत्यर्थे वर्तते । कदाचित् प्रतीच्य पदमिष तिरोहित-रहस्य गोपिताद्यर्थे व्यवहृतं पद्यामः । परं तु आभिमुख्ये अन्तर्भुखते वा लोक इव वेदेऽपि भ्यः प्रयुक्त भवति । अन्तर्भुखतार्थे प्रत्यगात्मादिः प्रयोगोऽद्याऽपि वर्तते । प्रत्यद्युख पराद्युखश्चर्दौ अन्तर्भुख वहिर्भुखताचकौ निदितचरौ । उपन्यस्तिमदं सर्भ वेदभाषायां रहस्यमस्तीति वहुचसंहिता प्रमाणपूर्वक निरूपितृतं पर्याप्त मनेद्विचाररिक्तानां जिज्ञासनाम् ॥

अथ तद्रहस्य परीक्ष्यते । तत् कीद्यं, केनाच्छादनेन अन्तर्थभूतं तत् संत्रियते? प्रागुक्तं सद्धेतपदार्थरूपं तदावरणिमत्याचक्ष्महे । यद्यपि अन्तर्थः परमार्थो गोप्यविद्या-प्रश्तानां अध्यात्मिनिष्ठानां निदित उपयुक्तश्च भवति, बाद्योऽर्थः सद्धेतरूपः स्थूलः कूर्मपराणाम्रुपयुक्तश्चेत्युक्तं, तथाऽपि बाद्योऽर्थः सर्वत्र सद्धेतरूपेणैव साध्यत इति नियमो न भवति । सद्धेत निरपेक्षमेव बाद्याभ्यन्तरार्थद्वयं मन्नाणामनेकत्र निष्पत्रं भवति । तत्र मुख्यं साधनं कतिपयपदानां द्व्यर्थता बहुर्थता वा प्रसिद्धा वेदे । अत्रेमान्युदा-हरणानि भवन्ति — 'धीः' इद च पदं लोके वेदे च बुद्धिवाचकं प्रसिद्धम् । धी शब्दः कर्मार्थेऽपि गृद्यते वेदे । तसादन्तर्थे सर्वत्र ज्ञानगृत्ति-विशेषतयैव व्याख्यायते । माद्ये तु धियः कृर्माणीति व्याचक्षते, न तु सर्वत्रेति नियमः । केतुरिति प्रज्ञापकोऽन्त-क्रीन विलासविशेषः गृद्धार्थपक्षे, बाद्यपक्षे तु केतुनां धाल्यांनुगमेन प्रज्ञापकते प्रोक्तेऽपि

**5 \$**3

अत्यन्तस्थूलतया रिश्मिभः प्रकाशदानात् तेषां प्रत्यक्षं जगत् प्रति प्रज्ञापकलाच केत्रवी रक्मय उच्यन्ते । अत्रापि न नियमः, नैकः केतुपदार्थः कर्मपरव्याख्यातृणाम् । 'श्रवः' इदं च शृणोति-धात्वर्यसम्बन्धिनां श्रुति-श्रोत्र-श्रवणादीनामेकं पदम् । अन्तःश्रवणं दिव्यं वा, देवतानुग्रहान्निष्ठाविशेषरूब्धान्ज्ञानवलावेशाद्वा सिद्धं श्रवणं इति रहस्यसम्प्रदायार्थः । स्थूलपक्षे कीर्तिरिति खात् न्यायतः, कीर्तेः सर्वत्र श्रूयमाणलात् । क्विदन्नमपि व्याच्छे सायणः, पुनरिहापि नास्ति नियमः । 'ऋतुः' प्रज्ञा, अष्यवसायात्मकं प्राज्ञमिच्छावर्ल वा सर्वत्र अन्तरर्थप्रतिपत्तौ । स्यूलपक्षे तु न नियमः । क्वचित् प्रज्ञा कवित् याज्ञिकं कर्म, अन्यत् किमपि वेच्छानुसारेण व्याहरति सायणः । 'ऋतम्' रहस्यार्थाधिगमे प्रधानतमितं पदं, अन्तर्हितानां वेदार्थानां अधिगमाय प्रथमं द्वारमिति वक्तव्यम् । सत्यं आविर्भूतं सत्यं वा तद्धमीं वा ऋतपदेनोच्यते, नान्यथा गूढार्थप्रकाशनपद्धतौ । स्थूलपक्षे फचित् ऋतमुद्दं भवति, यज्ञो भवति, अन्यत्र अन्यत् किमपि भवति, किं वा न भवेत्रिरङ्कश-कर्मपरता-प्रतिपादनोत्साहसमीरिते सायणीये भाष्ये ? एवमन्यानि पदान्यपि सङ्केतरूपं विनैव बाह्याभ्यन्तरार्ध-साधकानि वर्तमानानि यथावसरं ऋचा च्याख्यानेषु प्रसज्यन्त इति नेह विस्तर इष्यते । इदमत्रावधेयम् । इदमेव महद्धर्ल अन्तरर्थविवरणसरणे:, यद् ऋतादिपदानां एकैकस्यापि एकरूपत्रया नियमेनार्थग्रहणात् सर्वत्र गूढार्थानुसारेण तात्पर्यसङ्गतिः सुलमा लक्ष्यते । स्पूलपक्षरीत्या तु बहुपु स्यलेषु न केवलं भावदारियं किं तु तात्पर्यमसङ्गतं च भवतीति पुरस्ताद्व्याख्याने दिखायं वा प्रदर्शिषणामः ॥

अथ सङ्केताः । ऋतादिपदान्यसङ्केतपदान्यपि अन्तर्थसाधनान्युपपादितानि । अन्यानि पदानि सङ्केतरूपाणि ग्वाश्रघृतादीनि वर्तन्ते । एपामेकेकमपि आन्तरस्थ प्रपन्नस्य मत्यस्य भावस्य पदार्थस्य वा बाह्यं सङ्केतरूपं द्वेयं भवति । अत्र उदाहरणानि भवन्ति । 'गौः' इति विशिष्टं आद्यं पदम् । यद्यपि लोक इव वेदेऽपि गोपदं रिमा वाक् चतुष्पाद्विशेषः इत्याद्यर्थेषु वर्तते, तथाऽपि गृदार्थपक्षे किरणोपलक्षित-अन्तः मका- शार्थे प्रयुज्यते । तस्य सङ्केतः गौरिति चतुष्पाद्वाद्ये ग्राह्यः । यद्यपि गोपदस्य क्षिष्ट- तथा द्वर्यः सिष्ट्येत्, तथाऽपि सङ्केतरूपैव गौर्याद्या, गोपर्यायधेन्वादीनां गोविकार- दुग्य-पृतादीनां च सङ्केतरूपतया मन्त्रवर्णेषु प्रयोगवाहुल्यात् । तादशस्यलेषु सङ्गर्वं उन्हित्वा तात्पर्यान्वेपणे लामस्तु असत्यः शोचनीयश्च मवेत् । मन्त्रद्रशर प्रपपः

39347 [द्वितीयः खण्डः

असम्बद्धप्रलापिन उन्मत्ता इति वा सिध्येत् । 'अधः' गलस सङ्गतः अद्यतने युगेऽपि अन्यानां न्यवहारे इयद<u>्श्ववल</u>मिति चलप्रमाणगणनायां आहुः । इदं च चलसङ्केतभूततं अश्वस चिरन्तनमिति सार्यम् । 'आपः' जीवनरसः तच्छक्तिविशेपाणां सृष्टिकार्य-स्थितानां विश्वमूलतत्त्वशक्तीनां च सङ्केतः । 'नधः' 'सिन्धवः' सर्जनपोपणशक्तीनाम् । 'समुद्रः' अखण्डसन्वसहरं, यसादुदेति सूर्यात्मा सत्यः । 'पर्वतः' पर्ववान् सानुमान् सृष्टस भूम्यादेर्जगतः बहुप्रश्रस उपर्युपरि सानव इवावस्थितस सङ्केतः । 'गुहा' रहस्यस्थानस्य, सर्वभूतमूलस्थानभूतस्य हृदयस्य सङ्केतः । इमानि बहिरुपस्थितानि वस्तु-**रू**पाणि वेदकविभिः स्रोहिष्टानर्थान् आविष्कर्तं निरायासेनोपयुक्तानीति सावधानाव-स्रोकने स्पष्टं भवेद् । अकृत्रिमधियां आदि-कवीनां अन्तरक्रेषु समुद्रादीनामखण्डसन्त्व-खरूपादिभिः पदं कृतिमिति नात्र चित्रम् । तथा च, अपरिमेयल-गाम्भीर्यादिरखण्ड-द्रव्यसमृद्धिर्वो समुद्रस्य, निरन्तर-वहनाप्यायनादिशीलता सिन्धूनां, जीवनाधारता वा अवां, एवमन्येपामभितः सतां चराणां स्थिराणां वा गुणिकयाविशेषाः सर्गस्य मूल-तस्वानि सक्ष्मगहनप्रदेशेषु विगाह्य अन्तरे प्रकृतौ देवताकार्य-विलसितानि पश्यतामृपीणां खानुभवसद्याः सङ्केता अभूवन् । परदैवतं प्रति यात्रायां वेदकवेर्दर्शनप्राप्तानां सत्या-र्थानां सक्ष्माणामसाधारणभावानां आविष्करणाय स्थूलानि सरित्समुद्र-गवाश्वप्रभृतीनि निसर्गसिद्धानि श<u>िम्बान्यप्रयास-प्रवृत्तान्या</u>सन् । तथा मन्त्रवारिभर्गूढार्थानामाविष्करणं क्रये: खोपयोगाय अन्येपां तादशाध्यचराणामनुचराणां वा प्रयोजनायाकल्पिष्ट । इदं च सद्धेतिविम्यानां परमं प्रयोजनम् । तानि हि खभावैरिष्टार्थान् प्रतिपाद्य विवरणमन्तरेण गाढं संस्कारमात्मनि द्रष्टरि विद्धते । उत्तरयुगेषु बुद्धिप्रधानेषु साहित्याभ्युदये आज-मानेडिप विम्वैर्विना प्रायो भावाविष्कारो न घटतेडियापि । तत्रापि गुणिकयाविशेष-धर्मारोपणेन रूप्य-रूपकमवं प्रतिपाद्य इष्टमर्थं बोधयन्ति कवयः । वेदे तु सङ्केतरूप-ग्रहणेन रूप्ये रूपकथर्मारोपस नास्त्यवसरः । पर्वतिविम्बप्रदर्शनमात्रेण अ<u>चलत-जीवन</u>-प्रवाहप्रमवस-बहुप्रस्थाधिरोहसानुमन्व-उत्तुङ्गलादयः अनभिहिता एव साक्षादुपस्थिताः प्रभवन्ति हृदयं प्रवेष्टुम् । अपरं चेदं बोध्यम् । वेदनात्मकाद्भावादनुभव-विशेषाद्रा ् भीषृत्यात्मकं ज्ञानं (वौद्धेऽस्मदीये युग इव) न पृथकृतं वैदिके युगे, यत्र वेदनं इदिः उने अपि सुसङ्गते निरन्तरे चाभूताम् । यानि सत्यानि अवगन्तुं बुद्धिः प्रवर्वते, टानि लह-मावस्थितानि घ्नान्यनुभववेद्यानि मवन्ति, न प्रनलानि केवलं प्रस्तात्मकदरा रूपन्ते !

मूमिका] तसात् सत्यं घनं सर्वदा खरूपाविथतं अनुभवैकवेद्यं धीवृत्तिमावना-विषयभूतं व भवति । यच सत्यमसाकं प्रत्यक्षं भवति, यच भावनागीचरं वा, तद्वस्तुतः खरूपा-वस्थितं ज्ञेयं, तस्य वाह्यतलमेव नः प्रत्यक्षं भवति, तस्य भावनाऽपि छायेव विद्रा मानसी वृत्तिः । यत्किमपि सत्यं प्रति आद्यानामृपीणां वृद्धिस्थवृत्तेः हार्दभावस्य व साङ्गत्यात् भावानुभव-धीवृत्योद्वेधीभावव्यवहारस्य नासीत्प्रावत्यम् । ऋपिभिः प्रयुक्ताः सङ्केताः युगपदनुभव धीवृत्योगींचराः समपद्यन्तेति सङ्ग्रेपार्थः ॥

अथ नैकविधाः सङ्केताः । प्रत्यक्षे स्थूले जगति स्थितानां पर्वतादीनां सङ्केतोप-योगितमुक्तम् । एषां सर्वेषां समानवर्गता ह्रेया । प्रायशोऽयमेव सङ्केतवर्गः मन्त्र-दृष्टिपूपयुक्तः प्रागसाभिः च्याख्यातः, येनावगतेन गृहार्थप्रवेशपद्या सुगमा भवेत् । अन्यविधाश्र सन्ति सङ्केताः, ये च न भवन्ति बाह्यजगत्सम्बन्धिनः, किं तु ऋषिभिः चर्यमाणे रहस्याध्वनि लब्धाश्वार्थाः ज्ञानचक्षुर्दृष्टैः लोकान्तरसम्बन्धिभिः विम्वैः भाषा-स्थानीयैरावेद्यन्ते । स्थृलात् जाग्रत्प्रश्चादुपरिष्टात् स्थितानां विपुलतरप्रज्ञाशक्ति-विलास-क्षेत्रभुवां सम्यन्धिनो गहनार्थाः खयं ऋषिदृष्टेः विम्बविशेषेराविभवन्ति । तसात् तादज्ञानां रूपाणामेवार्थाभिधायकतं सिद्धम् । तथाविधानि रहस्यानि ऋषेश्रक्षपः प्रत्यक्षाणि भवन्ति । एतद्वर्गीयाः सङ्केताः देवताविशेष-वर्ण-वाहन-आकृति व्यापारादि-वर्णनपराः मन्त्रेषु लक्ष्यन्त इति वोध्यम् ॥

पुरा युगेषु प्राचीनमानुपवर्गेषु देवताराधनपद्धतिः सर्वथा सङ्कतरूपसमृद्धेति नास्ति संशयः । अद्यापि केचन विन्दु-त्रिकोण-पट्कोण-मण्डलादयो यन्त्रपदवाच्याः तान्त्रिकाः सङ्केताः रहसार्थाः पूज्यन्ते । अन्ये पुनः पुराणागमप्रसिद्धाः त्रिशुल-शृह्ध-चक्र-गरुड-वृपादयः अद्यापि उपयुक्ताः सुप्रसिद्धाः, एतेषां सङ्केतानां कचित् पुराणेषु विवरणं लक्ष्यते । तात्रिकमूर्त्यादीनां सङ्केतार्थस्तत्र तत्र व्यक्तमव्यक्तं वा स्व्यते ! ईटशां सङ्केतानां पूर्वोक्तवैदिकसङ्केतानां च आधारतः प्रयोजनतथ भेदो वर्तत इख्व-धेयम् । अस्य विषयस्य अत्रानुषयोगाद्धिस्तरिभया च एतावतैव विरम्यते । सर्वथा वेदस्कार्थविचारे सङ्केतरूपार्थप्रहणं न्याय्यं सुत्रामुपपन्नमित्यलं पहुनोक्तेन ॥

# अथ तृतीयः खण्डः

वेदरहस्यमधिकत्य प्रतिपत्तव्योऽस्मत्पक्षः सविस्तरम्रुपन्यस्तः । गृढार्थ-विदृतौ

न्सङ्केतरूपपदार्थानां स्थानं सप्रमाणग्रुपपादितम् । <u>विभिष्ठवामदेवादीनां मञ्चदृ</u>ष्टय एवा**र्ध** अधानं प्रमाणं वेदगूढार्थसिद्धान्तखेति निरूपितम् । इतः परं वेदमञ्चवर्णे स्वो इन्यत्र चिदगुप्तार्थिसिद्धान्तं गूडमगूढं वा ख्चयन्ति प्रोद्धलयन्ति वा प्रमाणान्यस्मिन् खण्डे परीक्षे-अहि । अत्र प्रथमं तावत् नैरुक्तानां मतमावेदयतो यास्कस्य कान्यपि वचनानि ानिरीक्षितव्यानि भवन्ति, प्रसङ्गतस्त्रसाशयाः क्वचिदुक्तिपिताः पूर्वम् । अत्र तस्यामिनः शायान् सामान्यतो देवान् मन्त्रान् ऋषीन् मन्त्रार्थविवरणं चाधिकृत्य सारतो व्याचक्ष्महे । विदार्थावगमाय गुरुयमङ्गं निरुक्तमिति प्रसिद्धम् । निरुक्तं च निर्वचनं वैदिकपदाना इति बोध्यम् । कानि तानि वैदिकपदानि भवन्ति येपां निर्वचनाय प्रवृत्तो यास्क इति चेंदुच्यते । छन्दोभ्यः समाहृतानि खाध्यायात्परमार्थविचारायोपयुक्तानि निघण्डपद-चिदनीयानि चिरन्तनसम्प्रदायाध्ययन-क्रमागतान्येव निर्वचनविषयभूतानीति झेयम् । अत एव 'समाम्नाय: समाम्नात: स च्याख्यातच्य:' इति पदानां आम्नानात् समाहार्र द्योतियतुं समाम्रायपदेनोपक्रान्तं निरुक्तम् । पदसम्रदायो निघण्डः पदनिर्वचनं निरुक्त-उमित्युभयोर्विशेषो बोध्यः । तसान्नामलिङ्गानुशासनस्यामरसिंह इव न यास्को निघण्ड-कारः, किं तु निरुक्तकार इत्यवधेयम् । तत्रापि वहूनां पूर्वेषां निरुक्तकाराणां मर्त आश्रित्य तदुक्तीरुछिएन् यथामति व्यरचयन्निरुक्तग्रन्थम् । यद्यपि <u>नैरुक्तपक्षः प्राय</u>ः ्रियुलो बहिर्मुख इत्यसंशयं, तथाऽपि <u>यास्कोक्तिपु केचनांशाः संलक्ष्यन्ते, ये च भवेयुः</u> अवधानभाजनं वेदरहस्यजिज्ञासनाम् । यद्यपि यास्कोक्तानि पदानां निर्वचनानि सर्वत्र उपपन्नानीति न शक्यं विदेतुं, यद्यपि वहुपु स्थलेषु तिन्नर्वचनानि निरङ्कशकल्पना--साधितान्येवेति वाच्यं, तथाऽपि तत्प्रतिपादितं वेदपदानां यौगिकसं नैरुक्तमतं गूढार्थचिनत-कानाममूल्यं रहस्योद्घाटनद्वारं भवति । वेदपद-योगिकलप्रतिपादकं नैरुक्तपक्षमवलम्ब्य चिदिकधर्मस पुनरुद्वाराय दयानन्दस्वामिभिः प्रवृत्तमिति सार्यम् । वेदगुप्तार्थविचारै चिदिकपदानां योगिकलं मुख्य आधारस्तम्भ इत्ययं प्रथमों इशो अवधेय: । अन्यश्व भवति । वेदे ष्टत्तान्तान्याख्याने, देवतानां बन्धुलादिवादे वा, न मुख्योऽर्थो प्राह्यः । -गौणी वृत्तिरेवाश्रयणीयेति नैरुक्तः पक्षः । इदं च गौणार्थाश्रयणमवस्यमभिमतं च ्र असाकं वेदरहसार्थप्रकाशने । परं तु तात्पर्योपपादने सक्ष्मोडन्तरर्थो गृह्यतेडसाभिः, न्न तु चाह्यः स्थूलश्च नैरुक्तैरिव । मीमांसकानामपि खमतानुसारेण गौणाः शब्दा इति असङ्गवशादुदाहृतं पूर्व, इह तत् सार्यम् । 'ख्युर्जारः शृणोतु नः' (ऋग्वेद- ६. ५५. ५.) !

इत्यत्र व्याख्याने यास्क आह— "उपसमस्य खसारमाह साहचर्गाद्रसहरणाद्रा" (ति. ३. १६.) । अन्यत्र इन्द्रशत्रुष्टित्र इति वदन् आह— "तत् को ष्ट्रतः १ मेघ इति निरुक्ताः, लाष्ट्रोऽसुर इत्यैतिहासिकाः । अपां च ज्योतिषश्च मिश्रीमावकर्मणो वर्षकर्मः लायते । तत्र उपमार्थेन युद्धवर्णा भवन्ति" (२. १६.) । यद्यपि बाद्यः स्थूल एकं मावः परिगृद्धते निरुक्तकारेण, तथाऽपि वेदार्थविचारे गौणार्थाश्रयणस्यामिज्ञाः पूर्वे श्रुत्वपय इत्ययमंशोऽस्माकं मार्गदर्शीत्यनर्घमिदं तत्त्वम् ॥

एवं स्थूलमर्थं मन्नाणां ब्रुवाणोऽिष दुरुहो दैवतिनर्णयः, दुरुहो वेदार्थनोध इति
मन्नवर्णानुदाहरन् दृष्टान्तेन प्रतिपादयिन "शाकपूणिः सङ्कल्पाञ्चके सर्वा देवताः
नानामीति । तसे देवतोभयिक्षाः प्रादुर्वभूव । तां न जज्ञे । तां पप्रच्छ विविदिपाणि
सेति । सासा एतामृचमादिदेशैपा महेवतेति" इति (त. २. ८.) । अत्र यास्केनोदाहताः
क्रक् 'य ईचकार' इति दीर्घतमसः अस्ववामीयसक्तस्या (१. १६४. १२.) "वहुः
प्रजाः कृच्छ्मापद्यत इति परित्राजकाः, वर्षकर्मेति नैरुक्ताः" इति ऋचो विवरणमारम्य
पक्षान्तरगतं परित्राजकीयं तात्पर्यमुद्धिखन् नैरुक्तं स्थूलमेव पक्षमुदाहरित । कर्मपरम्याच्यानाचार्यः सायणोऽपि अस्ववामीयसक्तं सर्व अध्यात्मपरतया च्याख्येगितिः
अस्यपगच्छन् इमां अन्तमात्मवादिमतानुसारेण च्याख्यातवान् । यत्किमि वा मवरुः
असा अचलात्पर्यं, यास्कोक्तित इदमवगम्यते । देवतास्रह्णावगमो दुर्लभः, देवताप्रसादादेव सम्पाद्यः । शाकपूणेः प्रत्यक्षतां गतायामि देवतायां, सा स्वस्त्रमं न
म्यवारीत् । एवं किल सा शोवाच "देवताः सर्वाध निवादितम् । तं मन्त्रवर्णपदनिर्वचनप्रवीणोऽसि, तस्मादेतस्या अचः सकाशान्मामवेत्यावधारय" इति । दुरुहो
वेदार्थनोध इत्युक्तं, इतथ रहस्मित्ति वेद इति स्पष्टम् ॥

तथैव यास्को वेदार्थनिर्णयोगया वहूनां तदानींतन-पक्षान्तराणां प्रामाणिकानां वादानखण्डयमुदाहरति । <u>याज्ञिकाः, पूर्वे याज्ञिकाः, एके नैरुक्ताः, नैदानाः,</u>
परिवाजकाः, ऐतिहासिका इत्येवमादीन् पक्षान् तत्र तत्र शंसति । अतो बहुप्रकारे मित्रार्थव्याहारस्तत्र अध्यात्मादिगृहार्थपश्च विस्मृतप्राय एव यास्किनिरुक्त-प्रणयनसम्य इति गम्यते । यद्यप्येवं, तथाऽपि ऋषीणां ऋषितमधिकृत्य मन्नप्रादुर्भावमकारं वि
''तदेनान् तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयम्भ अभ्यनार्पत्" इत्यवीचिन्निरुक्तकारः । अन्यऋ

अमार्थदुरूहतं प्रतिपादयन् द्वे ऋचौ उदाहरति→ ''उत तः पश्यन ददर्श वाचं उत ताः -शण्यन शणोत्येनाम् । उतो ससै तन्त्रं विसस्ने जापेव पत्य उश्वती सुवासाः" ्र(१०. ७१. ४.) । "उत तं सख्ये स्थिरपीतमाहुः नैनं हिन्बन्त्यपि वाजिनेषु । अधेन्वा ्चरित माययेप वाचं शुश्रुवाँ अफलामपुष्पाम् ॥" (१०. ७१. ५.) । अत्र आद्ययर्ची अभाषाविगत्ये यहाः कार्यः, अर्थाववोधग्रन्यः खाष्यायवान् स्थूलमेव मन्त्रार्थे पश्यन्नि -अन्ध इव भवति, तथा मञ्रग्रन्दं शृष्त्रज्ञिष मञ्रग्निप्रयोधनाक्षमः विधर इव भवति 🖠 ्रियस्तु विज्ञः दृष्टिश्चतिसम्पन्नः मन्त्ररहस्यं साक्षात्कर्तुमधिकारी भगति, तसै कगात्मिका वाक् खयंत्रकाञ्चा भवति, यथा जाया पत्ये खं वपुरर्वयति तथेति उपमया प्रतिपादयति । न्एवमर्थावगविरवक्या, न चेत् 'स्वाणुरयं भारहर' इति अनर्थज्ञो निन्दास्पदं भवतीवि .उपपादयति । अन्ययर्चा इदमवगम्यते । असाः दुर्गाचार्यव्याख्यानमनुसुत्य पदार्थान् अभिधाय तात्वर्यं प्रदर्शयामः । 'उत तं सख्ये स्थिरपीतमाहुः' इति । उत तं एकमि -सख्ये देवसख्ये देवानां समान ख्यानतायां <u>देवसायुज्य इ</u>त्यर्थः । "यां यां देवता" अनिराह तस्यास्तस्यास्ताद्भाव्यमनुभगति" इति उत्तरत्राह यास्तः । तदत्र अनुसन्धेयम् । न्कमिति आहु: ? स्थिरपीतं इति । अप्रच्यवनधर्माणं विज्ञातार्थे इत्यर्थः । क एवमाह ? इयमेव वाक् ऋक्षंज्ञिका । 'नैनं हिन्बन्त्यपि वाजिनेषु' एनं वागर्थज्ञं वलवत्खपि वाग्-श्चेयेष्वर्थेषु दुर्बेयेषु दुरवघटनीयेषु समुद्रपिहित रत्तसिन्नेषु देवतापरिज्ञानादिषु च्याकर्त-च्येषु अन्ये अनुगन्तुं न शक्नुवन्ति । उत्तरेणार्धचेन अविद्वान् निन्धते । एपः अविद्वान् अधेन्वा मायया चरति, असै एपा वाग्धेतुः कामान् न दुग्धे । यः अफलां अपुष्पा चाचं अन्येम्यः सकाशात् श्रुतवान् , अध्ययनाद्दे नास्ति किमिप मृग्यमिति शब्दमात्रं -श्रुता दृढग्रहेणाविस्थितो भवति, तस अपुष्पा अफला च वाग्भवति ॥

अत्र यास्कः '<u>पाइदैवते प्रष्पफले देवताष्यातमे वा</u>" इत्याह । अत्र निरुक्तच्याख्यातार आहु:- 'यहे भवं ज्ञानं याइं, देवतासु भवं देवतम् । आत्मन्यि यद्वर्तते 
त्तद्यात्मम् । यह्यपिद्वानं देवता-पिरह्मानं आत्मपिर्ह्मानं च । एतदेव समस्तवेदप्रतिपापम् । तत्र यद्यम्युद्यलक्षणो धर्मोऽभिष्रेयते, तदा देवतार्थलाद्याइं देवतं फलम् ।
-फलार्थ हि पुष्पं भवति पूर्वम् । यदि पुनर्निःश्रेयसलक्षणो धर्मोऽभिष्रेयते, तदोमे
-पाइदेवते पुष्पलमेव निमृतः । देवते हि तदर्थलाद्याङ्ममन्तर्भूतमेवेति देवतं पुष्पं
-अष्यात्मं फलम्' ।

सर्वथा त्रिविधं परिज्ञानं अधियज्ञ-अधिदैवत-अध्यात्माख्यं मञ्चर्णेभ्यो लब्धव्यं हित यास्को मन्यते । अविस्पष्टार्थाश्च मञ्चा इति चेत्रेप स्थाणोरपराधो यदेनमन्धो न प्रयतित्याह । अन्यश्च स्वकालिकमैतिहां स्परित निरुक्तकारः । ऋपयः साक्षात्कृत-धर्माणः अवरेभ्योऽसाक्षात्कृत-धर्मभ्यः उपदेशेन मन्त्रान् सम्प्रादुरिति । उपदेशेनेत्याह । अत्र वेदरहस्यनिर्देशकं कमपि चिरन्तनं गृदसम्प्रदायमेवाभिप्रेतीति ज्ञायते । अत एवं तस्यास्त्रपसा पारमीप्सितव्यमिति व्याहरित ग्रन्थस्यान्ते । इतश्चास्ति रहस्यं वेद इति असन्दिग्धम् ॥

अय मन्त्ररहस्य इव देवतारहस्थेऽपि श्रद्धा यास्कस्थेति प्रागुदाहताभिस्तदुक्तिभिः अवगतं भवति । अन्ते च देवता अधिकृत्य तदुक्तयो देवगुप्तार्थिसद्धान्तस्यानुकृत्य-सम्पादिका इत्यवधेयम् । तथा चाइ— "माहामाग्यादेवताया एक आत्मा बहुधा स्त्यते, एकस्यात्मनोऽन्ये देवाः प्रत्यङ्गानि भवन्ति । इतरेतरजन्मानो भवन्तीतरेतरप्रकृतयः कर्मजन्मान आत्मजन्मान आत्मैवैषां रथो भवति, आत्मा अश्वाः, आत्मा आयुषं, आत्मेपवः, आत्मा सर्व देवस्य देवस्य" इति (७. ४.) । एवं यास्कः पक्षान्तराणि प्रामाणिकतेन यथावसरमुदाहरक्षि मन्त्रेभ्यस्तिविधपरिज्ञानं प्रतिपाद्य अध्यात्मपक्षपारम्यं अभ्युपगच्छतीत्यवधेयम् । इदं च मोद्रत्यति वेदरहस्यार्थसिद्धान्तम् ॥

अथ च साध्वेवदं यत्प्रामाणिकतया शंसित पूर्वेषां नैरुक्तेतरपक्षिणां वा वचनानि यास्तः, तथाऽपि नासौ सतृणाम्यवहारी । यत्र माननीयेष्विष पूर्वेषां वचनेषु असाधुं पश्यित, तत्र निःशङ्कं दोषं दर्शयति । अत्रैकिमदं निदर्शनं मवति— "वनेन वायो न्यधायि" (क. 10. 20. 1.) । अस्यामृचि 'वायः' इति एकं पदं द्विधा कृतं पद्पाठकारेण यदसाध्वित आह— "वेति च य इति च चकार शाकल्यः । उदान्तं सेवमाख्यातं अमिव्यत्, असुसमाप्तश्रार्थः" (ति. इ. २८.) इति । क्रक्संहितापद्पाठकारः शाकल्यः । यद्यप्येवं वेदपद्पाठकारेऽपि दोपदर्शनं मयुज्यते, तथाऽपि विशृह्वलसं नेष्यते, यन्मन्त्राणां परमं प्रामाण्यमभिमन्यते । परं तु यथा मन्त्राच् प्रमाणदृष्ट्या पत्यति, तथा माह्यणानि तत्र तत्रीदाहरस्रिप नाद्रियते । तथा च दैवतकाण्डे वैश्वानर-प्रस्तावे "वहु-मिक्तवादीनि हि माह्मणानि भवन्ति" इत्याह (ति. ७. २७.) । मुक्तिर्वाम गुणकल्यानाः यन केनचित् गुणेन ब्राह्मणं सर्व सर्वथा ब्रवीति तत्र तन्त्वमन्वेष्यमेव मवतीति यास्क-म्याख्यातारः । तसात् सविचारमेव पूर्वेषां वचनानि परीक्ष्य परिप्राह्मणीत्येचमर्थकानि

निरुक्तकारवाक्यानि सार्वव्यान्यसाकं वेदरहस्यार्थविवरणप्रसङ्गे । इयानुपकारकोऽसाकं यास्क इति प्रदर्शितम् । इतश्रास्ति रहस्यं वेदे मार्गितव्यं, प्रकाशयितव्यम् ॥

बहुनां ब्राह्मणवचनानां चाहुकारवचनलेनाप्रामाण्यं यथा यास्कः पश्यति तथा श्रौनकीय-बृहद्देवता यास्कोक्तिपु दोपं दर्शयति – "पदमेकं समादाय द्विधा कृला निरुक्तवान् । पुरुपादपदं यास्को बृक्षे बृक्ष इति त्वृचि ॥" इत्यादिभिः । (बृहद्वता - २. १११-११६) । यास्क इत्र बृहद्देवताऽपि मन्त्रार्थविवरणे मतभेदानाह । तत्रांप्यात्मवादिपक्षमुदाहरति । निदर्शनाय पश्चजनचर्चा अत्रोदाहरामः – (७. ६०-७२.)

''शालामुख्यः प्रणीतश्र पुत्री गृहपतेश्र सः उत्तरी दक्षिणश्राप्तिरेते पश्चजनाः स्मृताः Ħ मनुष्याः पितरो देवा गन्धर्वीरगराक्षसाः गन्धर्वाः पितरो देवा असुरा यक्ष-राक्षसाः Н यास्कीपमन्यवावेतान् आहतः पश्च वै जनान् निपाद-पश्चमान् वर्णान् मन्यते शाकटायनः 11 ऋविजो यजमानश्च शाकपूणिस्तु मन्यते होताष्वर्युस्तथोद्गाता ब्रह्मा चेति वदन्ति तान् Ħ चक्षुः श्रोत्रं मनो वाक् च प्राणश्रेत्यात्मवादिनः गन्धर्वाप्सरसो देवा मनुष्याः वितरस्तथा 11 सर्पाश्च बाह्मणे चैव श्रुयन्ते हैं।तरेयके ये चान्ये पृथिवीजाता देवाश्वान्येऽय यहियाः

एवं पड्मिः श्लोकैः पश्चजनशब्दतात्पर्य-विकल्यानुपन्यस्वति । अनेन निरुक्तसृहद्देवतादिभ्यः पूर्व अध्यात्मादिरहस्यत्रादिनां मन्नार्यविवरणं पक्षान्तरविवरणेभ्यो
विभिन्नं विदितत्तरमिति गम्यते । इतथास्ति वेदे रहस्रं, यस्याधिगमः सङ्केतगुप्तार्थ
पक्षावलम्बनेन सिद्धो भवतीति वयम् ॥

प्रागुक्तं ब्राह्मणान्येव यद्यसं सङ्केतरूपतां प्रतिपादयन्तीति । इतम् येदे रहसं अस्तीति प्रत्ययो ब्राह्मणेषु स्पष्टं दृश्यते । न चेत् ''यजमानो वै यूपः'' इत्यादाः सङ्केताः नामविष्यन् । अत्र दीक्षिष्यमाणस्य यजमानस्य अञ्जनेन समर्धनं ततः प्राचीन- 11

भूमिका ] वंशप्रवेशनं चाधिकृत्य शरीरस्यसैव दीक्षितस्य यजमानस्य नव्यजन्म-सम्पचिर्भवि इत्येवमर्थकानि वाक्यानि ब्राह्मणान्याहुः । तथा च ऐतरेपिणः "पुनर्वा एतं ऋतिजो गर्भ कुर्वन्ति यं दीक्षयन्त्यद्भिरिभिषिञ्चन्ति" इति प्रकृत्य ''शुद्धमेवैनं तत्पूतं दीक्षयन्ति दीक्षितविमितं प्रपादयन्ति । योनिर्वा एपा दीक्षितस्य यदीक्षितविमितं योनिमेवैनं तत्खां प्रपादयन्ति" (१. ३.) इत्यामनन्ति । दीक्षितविमित्तमित्यत्र प्राचीनवंशप्रवेशेन खकीययोनिप्रवेश इति सायणभाष्यम् । अन्यत्र "आहुतिम्यः सम्भूय हिरण्यशरीरः खर्ग गच्छति" इत्युक्तम् । अग्निरेव देवयोनिरिति च । अन्यचेदं प्रसक्तिवशादुदा-हर्तव्यम् । याज्ञिकपक्ष-परमाधारभूतानि ब्राह्मणान्येव अध्यात्मादिरहस्यविज्ञानं विना नैव सिष्यति देवतासायुज्यं खर्गारोहो वेत्युपदिशन्ति । तथा च शतपथन्नाक्षणम्-"तदेप श्लोको भवति । विद्यया तदारोहन्ति यत्र कामाः परागताः । न तत्र दक्षिणा यान्ति नाविद्दांसस्तपिखन इति न हैव तं लोकं दक्षिणाभिन तपसाडनेवंविद् अश्रुत एवं विदाँ हैव स लोकः" (१०. ५. ४-१६.) । प्रथितेषु कर्मकाण्डग्रन्थेष्वेवमध्यातमविद्या-रहस्यानि तत्र तत्र घोषयत्मु, किमु वक्तव्यं ज्ञानकाण्डमुद्रया प्रथिता आरण्यकोपनिषदः वैदिकाध्वरस्य परमार्थे अन्तर्यजनपरमेव व्याचक्षत इति ? 'तस्यैवं विदुपो यज्ञस्यातमा यजमानः श्रद्धा पत्नी शरीरिमध्मं" इत्यादीन्यारण्यकवचनान्यत्र द्रष्टव्यानि भवन्ति ॥ अथ चेदं वक्तव्यमुपनिपद्गन्थानधिकृत्य । यद्यपि औपनिपद्र्षयस्त्योनिष्ठाः

अथ चेदं वक्तव्यमुपनिपद्गन्थानिषक्तय । यद्यपि औपनिपद्रपेयस्तपोनिष्ठाः सत्यिजिज्ञासया ब्रह्मावगतये खतत्रतया प्रष्टुना इति निरुद्धः प्रत्ययः प्रायो न्याय्य इति अम्युपगव्छामः, तथाऽपि मन्त्रवर्णा अध्यात्मिवद्यादि-रहस्यगर्मिता इति विदितं तेपाम् । अत्य एव स्तीयानि दर्शनानि तदाधारेण प्रतिपादितानि तन्त्रानि तत्र तत्र क्रिमः पुरातनिर्पदृष्टिभः दृढीकुर्यन्ति । 'तद्दचाऽम्युक्तम्' 'तदुक्तमृपिणा' इत्यादीनामौपविपद्याक्यानामिद्रमेव तात्पर्यम् । किचिदुपनिपदुपदिष्टानामर्थानां साक्षादृष्ठकतं स्पष्टं
लक्ष्यते । वेदरहस्यद्विभरपृ<u>विन्द-श्रीचरणैरत्र</u>कं निद्रशनं द्रितम् । तदिदमाचक्ष्महे—
लक्ष्यते । वेदरहस्यद्विभरपृ<u>विन्द-श्रीचरणैरत्र</u>कं निद्रशनं द्रितम् । तदिदमाचक्ष्महे—
(हिरण्मयेन पात्रेण' इत्यादीनां ईशावास्रोपनिपत्पङ्गीनां 'ऋतेन ऋतं अपिद्वितं'
(क्रावेद- प. ६२. १.) इति आत्रेयस्य श्रुतविदो मन्त्रदृष्टेश्व समानोऽर्थ इत्यत्रोपपाद्यते ।
प्रथमं ऋचं पदपाठक्रमेणोदाहृत्य व्याख्यास्यामः । ततः परं उपनिषद्वाक्येन ऋगर्य-

सङ्गति प्रदर्शियण्यामः"ऋतेन ऋते अपिहितं धुवं वां सूर्यस्य यत्र विम्रुचन्ति अश्वान् । दश शता सह

तस्युः तदेकं देवानां श्रेष्ठं वपुषां अपश्यम् ॥" पदार्थविवरणम्— 'सूर्यस्य' सर्वप्रेरकस्य परमस्य देवस्य सिवतुरिति यावत् । 'अतं स्वरूपभूतं परमं सत्यम् । 'अतेन' विश्वा-रमकत्तयाऽगस्थितेन अपरार्घपदवाच्य-त्रेलोक्यरूपेण अवरेण सत्येन 'अपिहितं' आच्छा-दितं अपश्यं इति सम्बन्धः । 'यत्र' यस्मिन् परमे सत्ये 'वां' युवयोः मित्रावरुणयोः स्थानं 'धुवं' स्थिरं नित्यं वा भवति तदित्यर्थः, यत्र 'अश्वान् विश्वचन्ति' किरणान् व्यूहीकृत्य व्यवस्थापयन्ति । यत्र च 'दशशता' सहस्र-सङ्ख्याकाः रश्मयः 'सह तस्थुः' सम्भूयं एकत्र स्थिताः । 'देवानां वपुषां श्रेष्ठं तद् एकम्' देवतातनुबन्धानां वपुष्मतां देवानां वा वरेण्यं कल्याणतमं रूपं विश्वाच्यक्षं विश्वातीतं च 'तत्' ऋषिषु प्रसिद्धं तत्यद्वाच्यं 'एकम्' अद्वितीयं जाज्वल्यमानं दुर्दश्चं सत्यस्वरूपं अपश्यं इति सम्बन्धः ॥

अत्रेदमवधेयम्-- 'वां' युवाम्यां स्थितं इति सायणः । 'वां' युवयोः स्थानमिति वयम् । उमयथाऽपि अध्याहार इप्यते । मित्रावरुणयोः स्थानं धर्यमण्डलमित्यपि निर्विवादम् । 'ऋतेन' उदकेन आच्छादितं 'ऋतं' स्र्यविम्बं ऋषिरहमपश्यमिति बृत इति सायणः । परमे व्योमनि अक्षरपदवाच्ये चिद्धने आजमानं खर्यपदसङ्केतितं तत्पद-वाच्यं अद्वितीयं परं सत्यं 'वरेण्यं भर्गः' 'तद्विणोः परमं पदम्' 'सर्वधातमं श्रेष्टम्' इति मञ्रदृष्टिपु महितं ज्योतिरपश्यमित्याह ऋषिरिति वयम् । 'अश्वाः' दश शतानि रक्मय इति सायणः । अभिमतमेवेदमसाकम् । परं तु स्र्याश्वान् मन्देहादिभिरसुरैः निरुद्धान् स्तोतारः स्तुतिभिर्विमोचयन्तीति गाथावादैस्तात्पर्यमाह सायणः । रिश्म-पदोपलक्षित-सत्यज्योतिष्प्रभाणां व्यूहनं समूहनं च विमोचन-सहस्थान-आख्यानाद् अवगन्तच्ये, इति वयम् । 'देवानां वपुषां' इत्यत्र वपुष्मतां इति मसर्थलक्षणा सायणस्य अपि अभिमता । 'ऋतेन ऋतम्' इत्यत्र कथमिदं ऋतद्वयमुच्यते ? त्रूमः । ऋतसत्य-─पदयोरिव शेपेण लोके प्रयोगः वेदेऽपि कचिद्दृश्यते । वस्तुतस्तु विशेपो प्राह्यः । यद् ध्रुवं परं सत्खरूपं तत् सत्यपद्वाच्यं भवति । यत् प्रत्यक्षं सत्यादाविष्कृतं सत्यानुरुद्धं सत्यानुरोधन प्राप्तसत्ताकं सत्यप्रतिनिधीभूतं ना तद् ऋतपदवाच्यं भवति । अस्यामृचि ऋतपदं सत्यपरमेव व्याख्यातम् । उभयमपि ऋतं सत्यमेव भवति । एकं परं सत्यं परार्घगतं परमञ्योमग्रब्द-व्यवहार्य ध्रुवम् । तच सत्यं अवरेण सत्येन अपरार्घगतेन अपिहित्तमित्युक्तम् । अत्र मेघ एव पिधानं भवति सूर्यस्य, तद्पाये सूर्यमप्रयद्यपिरिति सायणः । मेघापाये धर्यदर्शनस्य ऋषितं नापेक्षितं, सामान्य-चक्षुष्मस्वमेवेष्यते ।

एवंविधन्याख्यानवलादेव साधवो वेदर्पयः सर्वसाधारणसूर्यदर्शनेऽपि किमपि विचित्रं पर्यन्तो सुद्यन्ति <u>देवानां प्रिया</u> इति आधुनिकप्रवादश्वेत् , किमत्र चित्रम् ?

सृष्टिगतेन अवरेण सत्येन इतः परस्तात् स्थितं उत्तमं धुवं सत्यं आदृतं, अस्य अपावरणे तस्य परस्य साक्षात्कार इति स्पष्ट एव भवति भावः । मित्रावरुणयोः स्थानं सूर्यमण्डसं इति स्पूरं व्याख्यानं सायणस्य । उभयोः सत्यरक्षकःतं सत्यधमेलं परमव्योमवर्तिलं च उद्घोपयन्ति मंत्रवर्णाः । 'ऋतस्य गोपावधि तिष्ठधो रथं सत्यधमीणा परमे व्योमनि' (ऋत्वेद- ५. ६३. १.) इत्येवंजातीयकैमेन्त्रेमित्रावरूणयोनित्य-सत्यस्यात्मतं अवगन्तव्यम् । ऋतेनेति ऋगियं व्याख्याता । सायणीया व्याख्याधोरणी किंचित्प्रदर्शिता अस्पदीया च । ऋचोऽस्यास्तात्पर्यमवद्युच्य औपनियदार्षः अगृद्या भाषया स्पष्टमाह—'हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं सुखम् । तत् लं पूपन्नपाष्टणु सत्यधमीय दृष्टये ॥ पूपन्नेन्नर्थं यम सूर्य प्राजापत्य च्यूह रव्यीन् समृह तेजो यत्ते रूपं कल्याणतमं तत् ते पत्र्यामि । योऽपावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि ॥' इतीशोपनिपद्याक्यपङ्कयः । बह्न्यमन्त्रेण उपनिपन्मन्त्रस्य सङ्गतिरिह दिशिष्यते ॥

'ऋतेन' (अवरेण) वेदे, 'हिरण्मयेन पात्रेण' उपनिषदि । अवरतेन पिधाय-कलेऽपि सत्यत्नात् भाखरहिरण्मयतं पिधानपात्रस्येत्यवधेयम् ॥

'ऋतं अपिहितम्' वेदे, 'सत्यस्य भुखं अपिहितम्' उपनिपदि । 'वपुपां श्रेष्ठं' वेदे, 'कल्याणतमं रूपं' उपनिपदि । तच तेजः परं ज्योतिरसात् परस्ताद् भुवं झेयम् ॥ \_'तद् एकम्' वेदे, 'सोऽहमस्मि' उपनिपदि ॥

'दश शता' रशमय इति वेदे, (सायणोऽपि तथा व्याचष्टे) 'रशमीन्' इपुरपनिपदि विस्पष्टमुक्तम् । 'विमुचन्ति' वेदे, 'व्यूह' इत्युपनिपदि । 'सह तस्युः' वेदे, 'सम्ह' इत्युपनिपदि । चिद्धन-सत्य-ज्योतिर्मयः परमः पुरुषः स्वर्यशब्दसङ्केतितः सर्वदा वेदे, प्रायशक्तथैवोपनिपत्स्वपीति बोद्धव्यम् । तदलिमदमेकं निदर्शनं इदानीम् । एतादशानि अन्यानि च निदर्शनानि सन्ति, यरुपनिपत्सु प्रतिपादितानां तत्त्वानां ऋग्वेदमन्त्रः साक्षात्सम्बन्धः शक्यो निरूपितुम् । वेदमन्त्रानिष्कृत्य कर्मपरव्याख्यातुर्पाञ्चिकन् घौरेयस्य सायणस्य यादशं झानं तद्व्याख्याने लक्ष्यते, तादशादिष स्वस्मतरः महीयो यथार्थं च झानं उपनिपत्तव्यद्धिन ऋपेर्लक्ष्यत इति स्पष्टम् । किम्र वक्तव्यं अधनातन-

भाषात्यपण्डितानां तदनुसारिणां वा ज्ञानात् विशेषतः प्रशस्यतरं च ज्ञानमौषनिषदर्पीणां इति ?

इतथान्ति रहसं वेद इत्यसन्दिग्धम् ॥

अथ पुराणान्यपि वेदप्रशंसापराणि सर्वाणि वेदार्थस्वोपचृंहणानि इति । 'इतिहास-धुराणाभ्यां वेदं समुपर्गृहयेत्' 'पुराणं नष्टशाखस्य वेदार्थस्थोपर्गृहणम्' 'आख्यानं कथितं भृप पुराणं वेदसम्मितम् इत्येवंजातीयकैर्महाभारत-पुराणेतिहासवाक्यैरवगम्यते । वेदेपु श्रूयमाणानां वृत्तान्तान्वाख्यानानां गृढार्थमेव स्पष्टमाह महाभारतम् । कविदा-ख्यानस वैदिकस गृढार्थो विस्पष्टो लक्ष्यते महाभारते । पूर्वेभ्य ऋषिभ्यः यथाश्चर्त वृत्रवधरहस्यं युधिष्ठिराय व्यासः प्राह । इमाश्र पङ्कयोऽश्वमेधपर्रेणि लक्ष्यन्ते-(६०. ११. १८) - १०) 'ततो इत्रं शरीरस्थं जधान भरतर्थभ । शतकत्रहरूयेन <u>बज्जेणेतीइ नः श्रुतम्</u> ॥' तत्रैव 'इदं धर्म्यं रहसं च शकेणोक्तं महर्षिषु । ऋषिभिश्र मम प्रोक्तं तित्रवोध जनाधिप ॥' इति । वुजं निवेक इति व्याख्याता नीलकण्ठः, तम एव वृत्र इति चाह- 'रथन्तरेण साम्ना तं वसिष्ठः प्रत्यवोधयत् ।' (छो०. १९.) । रथं मायाख्यं विग्रहं तरतीति रथन्तरपदार्थं न्याचष्टे नीलकण्ठः । रथन्तरेण साम्ना बिसिष्ठः प्रत्यवोधयदित्युक्तम् । यः को वा भगतु रथस सङ्केतार्थः । स नेह विचार्यते । सङ्केत एवेति तु यन्मन्यते व्याख्याता तदेवावधेयम् । महाभारतमि इदं सर्वे वृत्र-चरित्रं रहस्यमित्याह । तद्पि लक्षणीयम् । अन्यत्रानुशासनपर्वणि (४०. ८४. श्लो०.४७-४८.) मेपादीनां सङ्केतार्थसं प्रतिपाद्यते— 'अजोऽप्रिर्वरुणो मेपः स्पोऽश्व इति दर्शनम् । कुञ्जराथ मृगा नागा महिपाथासुरा इति ॥ कुकुटाथ वराहाथ राक्षसा भृगुनन्दन । इत्येवंन्यक्तीनि वाक्यानि वेदगुप्तार्थ-सङ्केतरहस्यावगतये महाभारतकारकृत-परिश्रममस्य क्षलभूवानीत्यलं परमुक्तेन ॥

अध्यातमविद्यादिरहस्यमित वेद इति सप्रमाणमैतिहां निरूपितम् । सारतः स्यालीपुलाकन्यायेन पुराणेतिहासेभ्यः निरुक्तादिग्रन्थेभ्यस्तथा आरण्यकसिहतन्नाद्यणेभ्यः मञ्जवणेभ्यश्च प्रमाणप्रपञ्चः प्रदर्शितः । अत्रान्यो सुख्यः प्रश्नः परीक्षामपेक्षमाणोऽच- शिष्यते । वेदर्षिभ्यः परं असाकं प्राक् च अन्तरे द्राधीयिस काले अपि न कोऽपि वेदरहस्यविज्ञः रहस्याविष्काराय वेदव्याख्यानं न्यवधात् र सरलमस्योत्तरं वचो भवति । तथाविधं गुप्तार्थप्रकाशकं व्याख्यानं न दृश्यत इत्यसंशयम् । तावता नैवास्ति रहस्यं,

अस्ति चेत् तद्विवरणं वर्तेतैवेति नैवं चोद्यम् । सायणात्पूर्वं सम्पूर्णं वेदच्याख्यानं नैव अलक्षीति हेतोः वेदानां कर्मपरतमैतिहां नैवासीदिति को वा ब्रूपात्? एवं वेदरहस-विवरणमध्यात्मपरं व्याख्यानं नाभृदिति हेतोः रहस्यार्थपरमैतिहां नासीदिति न वक्तं युक्तम् । अपि तु, रहस्यार्थपर-च्याख्यानस्य प्रातिकृत्यं कर्मपारम्यप्रसिद्धौ द्रष्टच्यम् । अत्र सायणन्यारूपानैकप्रत्ययनेय-युद्धितैव वेदगुप्तार्थ-विचारप्रतिकूलेत्यवगन्तन्यम् । रहसार्थपक्षचिरन्तने विस्मृतेऽपि तिन्निर्देशकं ऐतिहां तु जाप्रदसन्दिग्धमिति प्रमाण-मूर्वकं प्राक् प्रदर्शितम् । तन्न प्रनर्वक्तच्यम् । एवमि न कोऽप्यासीद्देदानामध्यात्म-परत्वपक्षस्योजीवनाय प्रवृत्त इति न शक्यं वदितुं आचार्यमध्वप्रन्थेषु जाप्रतसु । यत् सायणात् किञ्चित्पूर्वे आनन्दतीर्थे आचार्यः ऋद्यन्त्रतात्पर्य-परिग्रहस्य प्रकारोपप्रदर्शनाय ऋक्तंहितायाः प्रथममण्डलीयानि चलारिंशत्यक्तानि च्याचल्यौ । वैदिकधर्माचरणे कर्मानुष्ठानस्थानश्यकतया कर्मपरच्याख्यानं मन्त्राणां साध्यिति, कर्मकरणमेव मन्त्राणां शुख्यं तात्पर्यमिति मतमसाध्यिति च मध्य आचार्यो मन्यते । मुम्राणामध्यातमपरोऽर्थो अङ्गः, सर्वेषां वेदानां विष्णुपदप्राप्तिरूप-परमप्रुष्णार्थं तात्पर्यमिति च प्रतिपादयति <u> आचार्यः । लघु-विस्तरं माध्वमृग्भाष्यम् । विरलान् मध्वसम्प्रदाय-पण्डितानन्तरा</u> प्रायशो वेदिवचारिणामविदितमेव तादृशं असमप्रमपि अस्त्येव वेदभाष्यमिति । तद्तु-सारिणा महानुमावेन श्<u>रीराघवेन्द्रस्त्रामिना योगीन्द्रेण</u> आचार्यस माष्यमनुस्त्याशयान् विश्वदयन्ती मन्त्रार्थमञ्जरी नाम न्याख्या निबद्धा । अध्यादि-देववापरतया तदन्तर्गतपर-देवताभृत-विष्णुपरतया अध्यात्मपरतया च ऋचो च्याख्येयाः किल । यद्यपि तदुक्त-त्रिविघार्थप्रकारपरीक्षाये न वयं प्रष्टताः साः, तथाऽपि कथमर्थत्रयं ऋचां सिष्यवि असिक्यांविष्कारनय इति समासतो व्रूमः । आवश्यकस्यलेषु मन्त्रार्थमञ्जरीवाक्यान्येव उद्धृत्योदाहरिष्याम:-

''द्विविधा ह्यान्यादिश्वन्दाः । नीरसंवितिश्वीरवत् अयः पिण्डसमारूढविद्वच । अग्न्यादिजीविचिता संविति यद्भगविद्युपं विशिष्टं सिपण्डं तद्वाचिनः केचित् । केवल-श्रुद्धचिद्वाचिनः केचित् । श्रुद्धचिद्वाचिनोऽपि कचिद्धगविद्याचिनो जीविद्वाचिनश्र श्रुति द्वेधा । तत्राद्याः 'अग्निमीके' इत्यादौ प्रसिद्धाग्न्यादिदेवं विष्णुं च परम-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य-श्रुष्य

कुवलयपदिमव युगपदेव व्युत्पिचमतः प्रत्याययन्ति ।" एवं ऋबद्धक्तमञ्जाणां कर्मसु विनियोगार्थं मन्त्रप्रतिपादिताग्न्यादिदेवतापरं अग्न्याद्यधिष्ठानभृत-विव्वाख्य-परदैवतपर्र च तात्पर्यं परिव्राह्मिति श्रुति-स्मृति-प्रराणेतिहासवचनैरुपपादितम् । एवं सित्रे, 'विष्प्वर्थसेनैवालं, कि अग्न्यादिदेवतापरसेनापीति चेन्नेत्याह~ 'तेषु तेषु पदार्थेषु रूढि-रङ्गीकृता यतः । प्रयोजनवहुत्तेन तस तसाविरोधतः ॥ उपदेशादिसामध्यादिषाौ शक्तिश्र गृह्यते । इत्यत्र अग्न्यादिदेवतास्यरूपसिद्ध्यादिवहुप्रयोजनाय तत्तदेवतार्थकस्य आवश्यकत्रोक्तेः, निगम-निघण्डुव्याकरणादि-सिद्धव्युत्पत्ति-लम्याग्न्यादि-देवतार्थकतस्य त्यागायोगाच ।' एवं अग्न्यादिदेवतायां मुख्यतं परमदेवे विणौ परममुख्यतं च त्रतिपादयत्याचार्यः, आह च- ''न चैवमुभयत्र तात्पर्ये तात्पर्यभेदात् तिनवन्धन-चाक्यभेदः शङ्कचः । महातात्पर्यार्थसैकलात् । 'सर्वोत्कर्पे देवदेवस्य विणोर्महातात्पर्ये नैव चान्यत्र सत्यम् । अवान्तरं तत्परसं तदन्यत् सर्वागमानां पुरुपार्थस्ततोऽतः' इति पैङ्गिश्चतिमुदाहृत्य पुराणवाक्यैश्च प्रोद्रलयत्येवम्- 'सर्वज्ञं सर्वकर्तारं नारायणमनाम-यम् । सर्वोत्तमं ज्ञापयन्ति महातात्पर्यमत्र हि । सर्वेषामपि वेदानामितिहास-पुराणयोः । प्रमाणानां च सर्वेषां तदर्थे चान्यदुच्यते ॥" इति । तस्मान्महातात्पर्य-अवान्तरतात्पर्य-भेदेन अनेकार्धकलमुपपाद्य अग्नियाय्यादिस्कानां अग्न्यादिदेवतापरं तद्धिष्ठान-विणु-परमात्मपरं अन्तर्थं अध्यातमपरं च<u>ुत्रेधा मन्त्रा व्याख्ये</u>या इति मन्त्रार्थविवरणप्रकारश्च चलारिंशतस्कैर्व्याख्यातैर्निरूपितः । अग्न्यादिस्कैर्भगवदुपासकानां अग्न्याद्यधिष्ठानेष्ठ एव भगवतोऽनुसर्तव्यसं अभिव्यज्यमानसं प्राप्यसं इति निमित्तत्रयेण इदं अग्निस्कं इदं वायुद्धक्तमिति देवताभेद-द्वक्तव्यवस्थोपपत्तिरवगन्तव्या । अथ ऋग्व्याख्याप्रकारप्रदर्शनाय मन्नार्थमञ्जरीवाक्यान्युपयुज्य 'अग्निमीळे' इति ऋचोऽर्थं सङ्घेषेणोदाहरामः-

'अग्निमीळे' इति आग्नेयं सक्तम् । अस ऋषिः मधुन्छन्दाः । विनियोगी
चिन्णुप्रीतिद्वारा मोक्षे, अवान्तरविनियोगः कर्मणि । अत्र विस्तरभयाद् व्याकरणप्रिक्तियाविस्तरान् प्रायशोऽनुक्वा सारत एव राघवेन्द्रस्वामिभिः प्रतिपादितानर्थान्
आचक्ष्महे— 'अग्नि' अमे भवं प्रथमपूज्यं प्रथमप्रवर्तकं वा अग्निनामकं विष्णुं तद्विष्ठानं
प्रसिद्धाग्निं वा 'ईळे' स्तौमि । अग्निविशेषणान्येवं व्याख्यायन्ते । 'पुरोहितम्' अनादितः
सर्वप्राणिनामनुक्लं 'यञ्चस्य ऋतिजम्' जातावेकवचनं, यज्ञानां ज्योतिष्टोमादीनां कर्तन्
तया ऋतिङ्नामकेषु अध्वर्ध-होत्-उद्गातृप्रभृतिषु नियामकतया स्थिततया 'तद्धीनतात्

तदर्थनत्' इत्युक्तन्यायेन ऋतिङ्नामकं, 'होतारम्' होतिनयामकतया विशिष्य तत्र सामिष्यात् तदधीनतन्यायेनेन होत्नामकं ऋतिजं होतारम् । कुरुपाण्डवन्यायेन सामान्यविशेषभावादपुनरुक्तिः । 'रत्तधातमम्' रमेः औणादिक-क्र-प्रत्यये 'लशक-तद्विते' इति ककारलोपे 'अनुदात्तोपदेशवनतितनोत्यादीनामनुनासिकलोपो झिल क्रिङिति' इति धातोर्मकारलोपे 'रत्त' इति रूपतात् रत्तं सुखं धत्ते इति रत्नधाः अतिशयेन रत्नधाः तं रत्नधातमम् । 'देवम्' स्तुत्यर्थादीन्यतेर्निष्पन्नतात् स्तुत्यम् । अत्र उक्तगुणानां निरवधिकतं विणो, तदिधिष्ठाने अमो तु यथायोग्यम् । एवमग्रेऽपि ॥

अध्यादमपरते त्वममर्थः । 'पुरोहितम्' सर्वानुक्लम् । युज्ञस् ज्ञानयज्ञस्य 'ऋतिजम्' ऋतिग्भृतेन्द्रियाभिगानि-नियामकतया तत्र स्थिततेन ऋतिङ्नामकम् । 'होतारम्' इन्द्रियाख्याग्निषु विषयलक्षणहिष्णां दातारं, विषयभोगप्रदम् । 'अग्निं' अङ्गं शरीरं नयति प्रेरयति सर्वशरीरप्रवर्तकम् । 'ईळे' इति सम्बन्धः । अत्र अध्यातमं सर्वत्र मोक्षसाधको यः किथ्यज्ञमानो श्रेयः । शिष्टं प्राग्वद्व्याख्येयम् ॥

श्रीमन्मध्याचार्य-ऋगर्थविवरणानुसारेणेदं पर्यवसन्तम् । अध्यातमं अधिदेवतं च मन्नाणां तात्पर्यं योजनीयम् । अध्यात्ममन्तर्थः । आधिदेवतपरसे यज्ञपरसमन्तर्य-तम् । अतथ कर्मस्वयान्तर-विनियोगो मन्नाणामुपपद्यते मुख्यवृत्या । आधिदेवतपरसे पुनः परममुख्यवृत्त्या परमदेवतभूतविणौ महातात्पर्यमवगन्तन्यम् । एवमपि यास्को-कानि श्रीण यज्ञ-देवता-आत्मपरिज्ञानानि वेदाद्धभ्यानीति द्वैताचार्यप्रतिपादितेन मन्नाणां अर्थत्रयेण सामान्यतः सङ्गच्छते । सर्वथा मन्त्राणां कमेमु विनियोगः अवान्तरप्रयोजन-मात्रम् । तदन्तरोधेनेव वेदचीं न्याख्येयाः । अध्यात्मपरन्याख्याने याज्ञदैवतकर्मपर-श्राख्यानेऽपि महातात्ययं विणावेव पर्यवस्वतीति श्रुति-स्मृति-पुराण-इतिहासेभ्यः सप्र-माणां सयुक्तिकं उपपादयामास पदवाक्यप्रमाणज्ञ आर्यचक्षुससम्यन्त आनन्दत्रीर्थ आचार्यः । इदमस्माभिरवधेयम् । ऋचां अध्यात्मपरदेवता-परत्यस्य प्राधान्यं केवलकर्मपरत्यस्य अधन्यतं च चिरन्तनार्यसम्प्रदायसिद्धं वेदरहस्यनिर्देशकं ऐतिहां मध्वऋग्याप्ये मन्नार्थ-मञ्जर्यो च सोपपत्तिकं दढीकृतम् । इतश्रास्ति रहस्यं वेदे, यद्वेदगुप्तार्थ-पक्षाश्रयणेन भेणुं श्रक्यिमित्यलं विस्तरेण ॥

अथास रहसार्थपक्षस स्त्रीकारे नव्यपाण्डित्य-सम्पन्नानां इदानींतनानां पाश्चात्य-षद्यां प्रविष्ठय वेदविचाराय प्रश्चतानां परिश्रमः सर्वोऽपि विफल एवेति वक्तन्यमिति निर्मति त्र्मः । स्यूलं वाह्यर्थमाश्रित्य प्रवर्तमानस तेयां विचारस फिलतं यदि समी-नीनं न्याय्यं च भवेत्, तदा वेदममदर्शिनां देश-काल-स्थिति-सरूपादिनिर्णयाय प्रमिवेदिति न तत्यरिश्रमोऽन्तर्थमाश्रित्य प्रष्टत्तसासदीय-गुप्तार्थसिद्धान्तस प्रतिक्त्ल इति मन्यामहे । यतो मन्त्राणां वाह्यार्थ-स्थूलतात्पर्यसत्तामभिज्ञायेव प्रवर्तते सङ्केत-गुप्तार्थपक्षः । वाह्यर्थ एक एव मन्त्राणामिति वादे तु प्रत्यवतिष्ठामहे । इदं च सवित्तरं प्रागेव प्रपश्चितमिति न पुनिरहोच्यते । तसात् प्रायः तटस्या वयं वाह्यार्थं आश्रित्य प्रवृत्तस्य परिश्रमस्य । प्राचीनवेदिर्ण-देशकालदशा-विश्रेपनिर्णयाय वा ऐति-हासिकष्टत्तान्तद्योतनाय वा वाह्यपक्षं ऋजुव्याख्यानमुपयुक्तं भवेदित्यसंश्रयम् । तथा च, तिलक्षमहाश्यनिर्दिष्टः ऋषीणां उत्तरभ्रवमण्डलवासः तत्कालो वा निर्णेतं शक्यः स्थात्, परमिश्रवमहोदयोत्प्रेक्षितः अहि-दृत्र-सरूपनिर्णयो वा ॥

अथ वैदिकदेवतास्तरूप-निर्णयायत्तं वैदिकसमयधर्ममधिकृत्य पाश्चात्यविद्वत्सु विप्रतिपत्तयो लक्ष्यन्ते । वेदर्पयो बहुन् देवानाराधयामासुरूसान्नानादेवतोपारूपरा वेदर्पय इत्येक । एकैकसामि देवतायाम्रुपासनसमये पारम्ययुद्धिरासीदुपासकानां ऋषीणामिति तात्कालिकोपास्यदेवताविशेषपारम्यवादिन ऋषय इत्यपरे । केवलं नाम-मेद एव देवताभेदः, एक एव परो देव इति वेदर्पय एकेश्वरवादिन इत्यन्ये । विश्वसिन् पाञ्चमौतिके जगति तत्र तत्र पदार्थेषु अभिमानि-देवताबुद्धिरासी द्यीणाम्, अत एव द्यात्रा पृथिव्यौ अग्निर्वायुरादित्यः पर्जन्यो मरुत इत्येवमादयः सृष्टय एव देवताधिया स्त्यन्ते, तसात् प्रकृतियुजकाः प्रकृतिसार्वात्म्य-देवतायादिनो वेदर्पय इति केचन । रवमद्यतनमेधाविनो वेदविमर्शका पहुधा विप्रतिपन्नाः संलक्ष्यन्ते । अत्रेदं ब्रूमः । एपां विविधानां वादानां प्रत्येकमाधारो न विद्यत इति नोपपद्यते वदितुम् । मूलपुरुपा वेदर्पयो नैवंविधानां मतानां अभिज्ञा इति सर्तव्यम् । यथा च औपनिपद्र्पयोऽवर्-कालिक-द्वेताद्वेतिविशिष्टाद्वेतादिसिद्धान्तवादेभ्यो दिवष्टाः खीयानि दर्शनानि साक्षात्-क्रवानि वन्त्रानि यथादृष्टं यथाश्चतं वा प्रत्यपाद्यम्, तथा मन्नद्रष्टार ऋषयो विशेषतोऽ सात्कालिकैकेश्वरवादादिभ्यो दविष्ठतमा यथादृष्टं यथाश्चतं मन्त्रानाविष्कृत्य यथावसरं देवताराधनतत्पराः परदेवतमाराधयामासुरित्यसंग्रयम् । तसाज्ञगजीवेश्वरानधिकृत्य वेदर्पीणां मतं मतानि वा यदि परीक्षितं प्रवर्तेमहि, तदा नैवीपसंहारः साद्वादानाम् । यथा वा औपनिषदसिद्धान्तमधिकत्यावरकालिकानामाचार्याणां तदनसारिणां च दैता-

द्वैतादिवादिविशेषाः अद्यापि अधितिष्टन्ति पण्डितलोक-विवादपाण्डित्य-भद्रपीठं, तथैव स्वाद्वेदानिषकत्य ईदशो वादः । अत्रेदं कारणं भवति । न्यायवैशेषिकादि-दार्शनिक-चिन्तकानां तस्वनिर्णयो लक्षणप्रमाणपरीक्षायच इति निर्विवादम् । पूर्वेषामृषीणां तत्रापि वेदर्पीणामाद्यानां विलक्षणस्तत्त्वावगतिपन्याः । तस्मात् तपोनिष्ठानां तेषां ईदक्षया परीक्षया नाभवत् कार्यम् । यत्रत्तेषां साक्षात्साधनं दर्शनं श्रवणं च गुरु-परम्पराप्राप्तदीक्षावलात्सिद्धमभवत् । मन्नवर्णानां ऋजुतात्पर्यप्रहणे वक्ष्यमाणाः सर्वेऽपि अर्था अवभासेरिक्षत्यसंशयम् ॥

एक एव परो देवः बहुदेवात्मकतया बहुनि नामानि विश्रदवतिष्ठत इति मन्त्र-वर्षेभ्यः सिद्धं भवति । बह्वीनां देवतानां पृथगात्मतया इवस्थानादेव तत्तदेवतालिङ्गद्वारा अमुकदैवत्यं अमुकछ्कं इति निर्णीयत इति हेतोः देवता-नानातं मन्त्रवर्णेरेवावगम्यत इत्यसंशयम् । ऋषिदृष्टौ एकैकोऽपि देवः परम एव नान्यः परसादेवादित्यपि बहुभिः स्रकैरुपपादियतुं शक्यम् । अध्यण्डमिषिण्डं वा विश्वव्यापारेऽधिकृतानां नानादेवानां इतरेतरप्रकृतिलं इतरेतरजन्मलं वा मन्नदर्शिभिर्दष्टं, दर्शितं चेति सक्तपाठेभ्योऽवयुष्यते । एक एव महानात्मा सूर्यपद्याच्यः, यस्येव मूर्तिभेदाः <u>च्यक्तिविशेषा अङ्गप्रत्यङ्गभ्</u>ताः तत्तद्रणिकयोचितानि नामानि विभ्रतो देवाः प्रतिपादिता वेदेप्निति आदिवेदसंहि-तायां तत्र तत्र स्पष्टमवगम्यते । तसादसाकं परमं प्रयोजनं चेदाछन्धव्यं चेत्, तत्तनमञ्जदृष्टयो यथासन्दर्भमार्षसम्प्रदायमवलम्बय शब्दतोऽर्थतश्च परमप्रमाणवुद्ध्या परिश्राद्याः । यद्यपि पूर्वोक्तानां बहूनां मन्त्रप्रतिपादितानां मतानां नास्तीतरेतरविरोधः, वथाऽपि तेषां सामरस्वप्रतिपादनाय नैवावश्यकी परीक्षेति ब्रुमः । का वा क्षतिर्पदि विरोधपरिहारः सामरसप्रतिपादनं वा न प्रवर्तेत ? अयं बहाकोशः, मत्तया इतिन तुप्रसा-उपगम्याराधनीयः । नायं सूत्रग्रन्थ-तद्भाष्यजातीयको ग्रन्थ इव पूर्वपक्षसिद्धान्त-युक्ति-प्रतियुक्तिवाद-युद्धक्षेत्रं भवति । अत्यन्तपुरातनार्षदर्शनशेवधिरयं बहुचानां मश्र-पाठः । अष्यात्मविद्यादेवतातत्त्वादि-बहुरहस्य-रल्लानामनर्घो निक्षेपः । असाधारण-साधनसम्पादितानां अतीन्द्रियाणां अर्थानां चर्मचक्षुरगोचराणां विप्रहानां होकानां तद्रतानां आधिकारिकपुरुपाणां तच्छक्तीनां खतः शक्तिभूतानां च्यक्तीनां च रहस्यानि अधिगम्य रहसाध्वनि योगनिष्ठामास्याय अधिगतवतां नः पूर्वपां वसिष्ठवामदेवादीनां दिन्यदर्शनश्रवणात्मकस्य अनिवरसामान्यस साक्षात्कारस वाद्ययाववारोऽयं वेदग्रन्यः,

कानि वा अन्यान्यन्तर्निहितानि अस्यामत्यन्त चिर्नितन्यां दाशतय्यां संहितायां, को वेद ? 'तस्यास्तपसा पारमीप्सितन्यम् , तस्यास्तपसा पारमीप्सितन्यम् ।।

#### अथ चतुर्थः खण्डः

अय देवतामीमांसायां वक्तव्यमिद्मविशयते ---

तार्तर्यं न सङ्ग च्छते बाह्यपक्षावलम्यनेऽसामञ्जस्यमेवापद्यते । अन्यचेदं अवधेयम् ।
यद्यपि नन्याः पाश्रात्यविचारमार्गानुसारिणः सायणीय-वाद्यार्थपद्धतिमेवाश्रयन्ते,
तथाऽपि देवता अधिकृत्य ते भारतीय-प्राचीनसम्प्रदायानुसारिणं सायणं न सर्वथाऽ
न्यान्ति । देवताविषये स एप विशेषः । असदीयाः पूर्वे देवानां तत्तिल्लोकाध्यक्षतं तत्तत्ताभिमानितं वाऽभिप्रयन्ति स । द्वे स्तूयमाने तन्मण्डलाध्यक्षत्तन्मडलान्तर्वर्ती
वा पुरुषः स्तुतो भवति । एवं अग्न्यादीनां स्तुतापि अग्न्यादिभमानि-देवतास्तुतिः
कृता भवति । नन्यास्त्रत्र प्रत्यपतिष्ठन्ते । अप्रिवाध्यन्द्रद्धर्यादीनां द्वयत्रद्धाण्डगतपदार्थ-रूपतमात्रं अङ्गीकृत्य तत्र अधिष्ठानाभिमानाध्यक्षतिन् उद्धृत्य निराकार्षः ।
अत्रेदं कारणं भवति । प्राकृतावस्थानां वेदक्वीनां केवलकल्पना सा, यया जडवस्तुषु
देवतासारोपणं साधितमिति तेषां मतम् । गृहार्थसिद्धान्तिनो वयं तु बाह्यपदार्थानां
पस्क्रेतरूपतं पदयन्ते।ऽपि पृथिव्यादीनां अग्न्याद्यधिष्ठानतं अभ्युपगच्छामः । अन्तर्महिश्र देवानामधिकारं पदयतो गृहार्थसिद्धान्तस्य अर्थाविष्कारनये सर्वत्र अन्तर्थस्य
प्राघान्यं वोष्यम् ॥

अथ मश्राणीनामुदाहरणेनेदं प्रतिपादयामः - यचेतना एव देवा अन्तर्दृष्टिगोचग्र

इति । वाद्यार्थपक्षावलम्बनेन तथोपपिचिर्दुर्घटा । प्रधानदेवतानां इन्द्रादीनां अप्रधानतोन परिगणितानामपि मरुदादीनां च प्रस्तावेषु स्थूलार्थपक्षे पर्यवसन्नोऽथीं न सङ्गत

इति प्रदर्शयिष्यामः - 'तिद्विणोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सर्यः । दिवीन चक्षराततम् ॥' (1. २२. २०.) । असिनमन्ने प्रतिपादितो देवो विष्णुः सूर्य इति व्याचक्षते ।

बादम् । स्ये एवायं विष्णुः, किं तु नासौ लौकिको मवितुमहिति । कृतः १ यत्

प्रत्यहं सञ्चारे नमोमध्यं तेनाधिगतं मवित तदेव परमं पदं भवतीति वक्तव्यम् । तच्च

सरयः सर्वदा पश्यन्तीति आह । कथं खमध्यं सर्वदा सर्थमण्डलाधिष्टितं मवेत, यच्च

स्रीणामेव गोचां स्वात्! लौकिकं चेत् सूर्याकान्तं पदं तद् असूरिजनसापि गोचां स्वात्, इतः सूरिजनगोचरमिति वक्तन्यम् १ अलौकिकोऽतीन्द्रियार्थः सूरिजनसाक्षाह्शनिविषय इति असंशयम् । न चेत् काल्पनिकमिदं असम्बद्धप्रलेपितं भवत् यद्
स्रवः सदा समर्थं सूर्याकान्तं पश्यन्तीति । अलौकिकतादेव तद् धाम श्रेष्ठं दिवि
समन्तात् ततं चक्षरिव सदा पश्यन्ति स्रय इत्युक्तम् ॥

एवंजातीयकमन्यं मम्नं निरीक्षामहे— 'उद् वयं तमसस् परि ज्योतिष्पत्रयन्त उत्तरम् । देवं देवत्रा सूर्यं अगन्म ज्योतिरुत्तमम् ॥' (1. 40. 10.) । अस्यायमर्थः— 'वयं तमसः अन्धकारात् पाप्मनः परि उपरि उत् उद्गम्य उत्तरं उद्गततरं उत्कृष्टतरं ना ज्योतिः पत्रयन्तः सन्तः देवत्र देवेषु देवानां मध्ये देवं द्योतमानं सूर्यं उत्तमं ज्योतिः अगन्म प्राप्तयाम् ।' अयं सामान्यायों मम्नस्य । तमद्रशन्देन पाप्मा कथित इति माद्याणवानयोदाहरणेन सामणो ज्याचष्टे । तिर्दि नायं लौकिकः सूर्यः । सायुज्यमेन उत्तम्पिणा प्रस्कण्वेनेति तुरीयपाद्व्याख्याने सायण एवाह । अस्यामृचि स्पष्टमुक्तं अतीन्द्रियार्थ-सूर्यपद्वाच्यं उत्तमं ज्योतिः । यथा कथित्रद्व व्याख्यातेनाप्यनेन मन्त्रेण याह्यो लौकिकः सूर्यो न निर्दिष्ट इति स्पष्टम् ॥

वाद्याः सूर्यादयो भावा एव देवता इति वादो नोपपद्यत इति प्रदर्शयितुं सूर्यान्सकिय्णुदेवताकमेकं ज्योतिःखरूप-सूर्यदेवताकमन्यं च मन्त्रं उदाहार्ष्मे । अथेन्द्र-देवताका ऋषः कित्वन परीक्षामहे । इन्द्रः किल त्रिलोकाधिकारिकाणां देवानां राजा मेधमण्डलाद्ध्वे तिष्ठन् धृत्रपद्वाच्यं मेधं वज्रेण हता विस्वज्ञत्यप इति वदन्ति । यद्यपि एवंविधान् अभिप्रायान् समर्थियतुं तत्र तत्र प्रकरणात्प्रथकृता मन्त्रा अवकाशं द्युः, तथाऽपि बहुत्र नोपपद्यन्ते । अन्तरर्थानुसारेण तु सर्वत्र सामज्ञस्यं परिस्फुटं भविति-'द्रे तन्ताम गुद्धं पराचैर्यत् ता भीते अह्वयेतां वयोधे' (१०. ५५. १) । अत्र ऋषिरिन्द्रं सम्बोध्य प्राह्म 'तद्रहस्यं ते नाम दूरे वर्तते, येनैव साधनेन द्यौत्र पृथिवी च तां आह्वयत' इति । 'महत् तन्नाम गुद्धं पुरुस्पृत् येन भृतं जनयो येन भव्यम् ।' (१० ५५ ३) 'तद् रहस्यं नाम महद्भवति, यस्मै स्पृह्यन्ति लोकाः, येनेव साधनेन सर्वे जातं सं अजनयः, जनितव्यं च जनयित सं इन्द्रः' इति स्पृष्टार्थो मन्त्रः । आत्रयमण्डरुस्यं एकं मन्त्रं पृद्धामः— 'अवाचचक्षं पृद्धास सस्यः उग्नं निधातुरन्वाय-मिञ्जन् । अपूर्व्हमन्यान् उत्त ते म आहुः इन्द्रं नरी चुप्धाना अग्नेम ॥' (५० ३० १) ।

श्वर्षेत्रोरियं मन्त्रदृष्टिः । अयं मावः— 'तस्येन्द्रस्य दृढं रहस्यं धाम अहं अद्राक्षम् ! नितरां धातारं प्रतिष्ठापकं तं कामयमानोऽहं तत्पदं अधिगतवानस्मि । कथम् ? प्रथमं अहं अन्यान् धुधान् अपृच्छम् । तैरेवं उक्तोऽस्मि, नेतारो वयं प्रयोधवन्तः सन्तः तं इन्द्रं प्राप्तुपाम' इति । पुनश्च तदेव रहस्यं, पूर्वोदाहृतमन्त्रयोः रहस्यं नाम, अत्र तुः धाम । किं तत् पदं नाम वा अभ्रमण्डलात् किश्चिद्धिकं वोष्वं वा वर्तते ? मन्नवर्णः स्पष्टमाह प्रयोधे सति इन्द्रकामस्य इन्द्राधिगमो भवतीति । इन्द्रमत्र 'निधातारं' नितरां धारकमाह । किमयं काल्पनिको देवः काप्याकाशे वर्तते ? किमत्र 'चुवुधानाः' इति अयोगेण ऋपीणां साधरणस्वापोत्थानमेव निर्दिष्टम् ?

अध मरुतोऽधिकृत्य, ते चण्डवाता एव मवन्तु । यद्यपि मरुतत इन्द्रस श्रातर इमे नेन्द्र इव प्रधानदेवता भवन्ति, यद्यपि विशेषतो वाह्यव्यापारा एव लक्ष्यन्ते, अतः एव बाह्यार्थपक्षप्रोद्धलकास्तन्मचा इत्यसंग्रयं स्यूलदृष्ट्या, तथाऽपि तेषां अन्तव्यापारवन्तं, पाप्मनो रक्षणं, अन्यथा गृद्धस्य्यतं इत्यादीनि मन्नेम्योऽवगम्यन्ते । अधेम्यो रक्षार्धं आगस्त्यो मरुतः प्रार्थयते 'अधाद्वस्त्यः' इति । यदि मरुतो वहिव्यापारा ऋषेः सत्वेन श्रसाद्यन्ते, ऋषेरावासस्थानानि अन्यानि द्रव्याणि च प्रचण्डमारुताधातेम्यो रिक्षतानि मवन्तु । कथं तेषां चेतनव्यापारा पापनाधिनी शक्तरन्तर्शतः सम्मवेद्, यदि ते ज्ञद्धाः केवलं वाह्यमावाः स्युः श्विष्ठस्थेह मन्त्रदृष्टिमवधन्त— 'इहेह वः स्वतवसः कवयः ह्यत्वसः' व्यत्वसः व्यत्ते श्वर्थाः पत्त्वतः' व्यत्वसः स्वत्वसः व्यत्वसः । यद्यं मरुत आद्यो ॥' (७. ५९. ११.) । ऋपिराह— मोः मरुतो देवा यूयं 'स्वतवसः' स्वत्वेन युद्धाः 'कवयः' क्रान्तदर्शिनः 'द्ययत्वनः' द्यप्रमेव युप्माकं आवरकं रक्षकं चर्म, ताद्योम्यो युप्मम्यं अहमिहेवाधुना यजनं कल्पयामि' इति । कथं क्रान्तदर्शिनः अत एव चेतनावन्तः केवलं वाह्यभावाधण्डमारुता जडा मितितं अहन्ति । 'एतानि धीरो निण्या चिकेत' (७ ५६ ४.) इति द्वितीयत्वण्डे प्रागुदाहतेन मन्नेणापि सूक्ष्मदर्शिनो धीरस्य ऋपरेव मरुतां रहस्थानि विदितानि भवन्तीति सिद्धम् ॥

अथ सोमः । अयं च लवाविशेषः वाह्यो भाव इत्यसंशयम् । अत्रापि याज्ञिकः सङ्केतरूप एवापं अन्तरर्थगम्यस् चिदानन्द-क्षरणस्यमावस्य देवस्थेति कचिद्विशदं भवति अम्त्रेषु । बाह्यपक्षे तु वहुत्र मन्त्रा असङ्गतार्था एव भवन्ति । आयुर्वेदे कल्पौपधिलेन ख्यातः सोमः । सोमपानमदोन्मत्ताः कवयो यथेच्छं सोमवैमवं गायन्तीति निरङ्क्ष्यं कल्पपन्ति नव्याः कल्पनाचतुराः । सोमस्य चतुर्विश्विभेदाः कथिताः सुश्चतसंहितार्याः

चिकित्सास्थाने (२९. म.) । तत्र न कापि तस्य मदप्रमावो वर्णितः । विचित्रमिदं शदपयः पानमद्षिप्सया बहुशतसङ्ख्याकैर्पन्नैः सोमं तुष्टुबुरिति, वस्तुतस्तु लतायाः कैवलसङ्केतरूपतामात्रम् । अन्तरथेनैव सर्वत्र सोममन्त्राणां सामञ्जस्यं लक्ष्यते- 'विश्वा धामानि विश्वचक्ष ऋम्बसः प्रमोस्ते सतः परि यन्ति केतवः । व्यानशिः पवसे सोमधर्मभिः पतिर्विश्वस्य भ्रुवनस्य राजसि ॥' (५. ८६. ५.) कथमयं मन्त्रो सोमलवा-परलेन व्याख्यातुं शक्यः? खयं विचार्यतां मतिमद्भिः, अयमसार्थः- विश्वचक्षः सर्वार्थदर्शिन्! सोम, प्रभोः परिचृद्धस सतः ते तव अभवसः महान्तो द्रष्टारः केतवः प्रज्ञापकाः रक्ष्मयः विश्वा सर्वाणि धामानि तेजःस्थानानि देवश्वरीराणि परियन्ति परिवो गच्छन्ति प्रकाशयन्तीत्यर्थः । हे सोम, व्यानिशः व्यापनशीलस्तं धर्मभिर्धारकैः रसपदवाच्य-आनन्दनिष्यन्दैः पवसे धरसि । विश्वस्य भ्रवनस्य पतिः स्वामी सं राजिस ईसरो भवति । इत्ययमर्थः सायणभाष्यानुसारेणैय प्राप्तो भवति । एतावतीकेनापि यदि सोमविषये सन्देहो न व्यपेतो भवेत्, अन्यो मन्त्रः संशयव्छेदको दशममण्डलस्रो जागर्ति— 'सोमं मन्यते पविवान् यत् सम्पिपनत्योपधिम् । सोमं यं ब्रह्माणौ विदुः न तसाक्षाति कथन ॥' (१०. ८५. ३.) । असिन् मन्त्रे वस्तुतः सोमसहूपस्य निर्णयः कृतः । सामान्यतः सर्वोऽपि सोमलतापेषणेन रसमादाय पानं क्रुरुते, यं वस्तुतन्त्रज्ञाः तास्विकं सोमं विदुः तस्य मोक्ता दुर्लभ इति हास्या ऋचोऽमिप्रायः ॥

अधोपसम्धिकृत्य । उपः प्रमावकालो बाह्यपक्षे साध्येव कथ्यते । किं तु तस्याः तन्तं अन्तर्थगम्यं, नात्र सन्देहः । उत्तमं ज्योतिरिति वेदप्रतिपादितस्य सत्यस्य सूर्यस्य साधात्कारात्मकाद् उदयात्प्राक् तस्य प्ररस्तरा देवी सौरी प्रमा आविर्भवति । अत एवं तां 'ऋतावरी' 'स्नृता' इति वर्णयन्ति मन्त्राः । 'ऋतस्य रिष्म अनुयच्छमाना भद्रं मद्रं ऋतुमस्मासु घेहि' (1. 1२३. 1३.) । इत्यत्र सत्यस्याध्वानमनुगच्छन्तीं उपसं ऋषिः कल्याणतमं दृद्धप्रज्ञावलं याचते । कथं प्रभातकालस्थेदशं सामध्यं सम्भवति १ एवं अन्येऽपि देवाः मित्रो वरुणोऽधिनावित्यादयः स्थूलपक्षानुसारेण अनिर्णीत-ग्रह्मावा अपि अन्तर्थानुसारेण विस्पष्ट-देवभावा इति तत्तन्मन्त्रतात्पर्यावगाहने सुगमं भवति ॥

अथेदं निरीक्षणीयम् । एकस्यैव परस्य देवस्य सर्वे देवा पहुनि नामानि अङ्गानि व्यक्तस्यश्चेति प्रागुक्तम् । किमयमाश्चयः मन्त्रवर्णेम्य एव सिष्यति, उत्त, औपनिषद- वस्त्रविदां अविकालिकानां व्याख्यानवलादिति संशयः । अत्र नच्या 'ऋग्वेदे प्रायशे

नाना-देवतावाद एव सर्वत्र, उपनिपत्सेय सत्यं एकमेवाद्वितीयं बद्धा प्रतिपादितम् । यद्यपि कचिद् एकदेवस्यरूपद्यानं ऋषीणां लक्ष्यते, तथाऽपि तदवीचीनमन्त्रेषु विशेषतः दशमे मण्डले' इत्यादुः । अत्र व्रूमः । नेदं तथ्यम् । वहुम्यो मण्डलेम्यो मन्त्रान् उदाहरामः, यत्र अग्निरिन्द्रोऽन्यो वा देवः साक्षाचदेक-स्वरूपभावेन स्तूयते ऋग्वेदे । तदेकं, एकं सत्, उत्तमं ज्योतिरिति च सूर्यपदवाच्यं परमं सत्यं श्रूयते, यस्येव ज्यापार-सेदात् व्यक्तिनामिमिन्ना देवा इति च ज्ञायते । अत्र प्रथमं तावद् बहुधोदाहतः असिद्धो दैर्घतमसो मन्त्रवर्णो भवति । 'इन्द्रं मिन्नं' इत्यारम्य 'एकं सद्धिप्रा बहुधा वदन्ति' (१. १६४. ४६.) इति त्तिये पादे सारं प्रदर्शयति मन्त्रदृष्टिः ॥

वैश्वामित्रे मण्डले द्वाविंशत्यृच एकसिन् सूक्ते - 'महद् देवानां असुरतं एकम्' .(३. ५५.) इति सर्वोस्रिपि ऋक्षु आयृत्या पठितम् । असुरतं प्रवलं महदैश्वर्य एकं इत्युक्तम् । अन्यत्र (१. ५४. ८.) 'विश्वेदेते' इति मन्त्रे 'विश्वं एकं चरत् पतित्र विपुर्ण वि जातम्' इति तुरीयः पादः । असा ऋचोऽयमर्थः- द्यावा-पृथिव्यौ सर्वाणि जातानि विविक्तानि कुला धारयेते, सर्वान् देवान् विभ्राणे अपि भारश्रमाद्वयथां न प्रामुतः । यत् चराचरात्मकं विश्वमीष्टे तदेव चरं भवति पतित्र भवति नानारूपतया जातं च भवति इति । अथ वामदेव्ये मण्डले 'वषुपामिदेकम्' (४. ७. ९.) इति प्रयुक्तम् । . धुनश्च 'वपुरामपत्रयम्' इति पश्चमे मण्डलेऽपि मन्त्रो हत्रयते (५. ६२. १.) । स च प्रागुदाह्तो न्याख्यातश्र तृतीयखण्डे । 'ध्रुवं ज्योतिर्निहितं दशये कं मनो जिन्छं पतयत्खन्तः । विश्वे देवाः समनसः सकेताः एकं क्रतुं अभि वि यन्ति साधु" (६. ९. ५.) 1 अयं आग्नेयो मन्त्रः, अत्रापि धुवं अमृतं ज्योतिः अन्तर्निहितं दर्शनाय, तमेकं ऋतुं प्रतिः सर्वे देवाः स्वैः पथिभिः साधु यान्तीति कथितम् । वासिष्ठे मण्डले (७. ३३. १०.) 'विद्युतो ज्योतिः' इति मन्त्रे 'तत्ते जन्मोतैंकं अगस्त्यो यत्त्वा आजभार' इति गीतम् । -दशमे मण्डले (१०. ८२. २.) 'यत्र सप्त ऋषीन् पर एकमाहुः' इति स्पष्टमुक्तम् । तत्रैवः सूक्ते (ऋक् ६०) 'अजस्य नामावध्येकमर्पितं यसिन् विश्वानि भ्रवनानि तस्थुः' इति मन्त्रवर्गः । जन्मरहितस तसैकस नाभौ सर्वे लोकाः प्रतिष्ठिता इत्युक्तं, 'सुपूर्ण ्विपाः कत्रयो वचोभिः एकं सन्तं यहुधा कल्पयन्तिं (१०. ११४. ५०) एवं तदेकं पर्रं सत्यमेव देवो देवानां अवसंहितायां गूढमगूढं वा स्त्यत इति प्रदर्शयतुं बहुम्यो अपडेलेभ्यो मन्त्रा उदाहुताः, न केवलं दशममण्डलात् । इदं च तत्त्वं मनसि निधाय

यदि न केवलं आग्नेयस्कानि इन्द्र-सोमादिस्कानि च पत्रयेमार्थविचाराय, तदा असन्दिग्धं भवेदिदं यत्तदेकं सदेव सर्वेऽिष देवाः येषामेकैकोऽिष खसदशं साहाय्यं विनियुज्य यजमानं नरं तदेकं परं ज्योतिरमृतं सत्यं प्रापयतीति ॥

अत्र काथन ऋच उदाहरिष्यामः, याभिस्तदेकमेव परं ज्योतिः बहुदेवताकार-शृद् वर्ण्यते- 'येपामणीं न सप्रथो नाम लेपां शश्वतामेकमिद्धने । वयो न पित्र्यं सहः ॥ (८. २०. १३.) । ऋषिः सोमरिः काण्यः मरुतो देवान् अधिकृत्याह । अयं भावः । तेषां मरुवां एकं नाम आजमानं समुद्रवत् पृथुलं बहूनां भोगाय पित्र्यं बलमित्र भवतीति । अनेन मरुतामेकाधारतं बहूनां देवानां यजमानानां वस्तुजातस्य वा उप-कारकतं च द्योतिते । वालखिल्यसूक्ते 🚜 ५८. ५८. २०) 'एकं वा इदं वि वभूव सर्वम्' इति ₹पष्टम् । 'अयमसि जरितः पश्य " ऋतस्य एकमासीनं हर्यतस्य पृष्ठे' (८. १००. ३. ४० ५.) अत्र ऋषि नेमं इन्द्रास्तिले जातशङ्कं इन्द्र आह- 'अहमसि स्तोतः, पश्य, मम महिम्ना विश्वानि जातानि अतिक्रम्य स्थितोऽस्मि, ऋतस्योपगन्तारो मां वर्धयन्ति, ऋतं कामय-मानाः समारुद्य मामुपयन्ति, अहं तु एक आसीनोऽसि नाकपृष्ठे' इति । 'ते हिन्विरे अरुणं जेन्यं वस्त्रेकं पुत्रं तिसुणाम् । ते धामान्यमृता मर्त्यानां अदब्धा अभिचक्षते ॥ (८. 101. ६) । अत्र देवानां व्यापारमहिसा पन्नमाने जातं महद्धनं एकमेव ज्योतिः तिसृणां मातृणां पुत्रलेन कीर्तितम् । 'स सप्तघीतिभिहितः नद्यो अजिन्यदद्वहः । या **य**कमक्षि वाष्ट्रेधुः ॥' (५. ५. ४.) । भूरादिसप्तलोकधामगवाभिः धीशक्तिभिर्घारितः स (सोमः) तेजोवाहिनीरप्रीणयत् । ताथ नद्यः 'एकं अक्षि' विश्वेक चक्षुःशब्दवाच्यं सर्वार्थदर्शि ज्योतिः अवर्धयन् इति मावः । 'महन्महत्या असुरत्नमेकम्' (१०. ५५. ४.) इदं च 'महद्देवानां असुरत्वमेकम्' इति प्रागुदाहतवाक्यप्रायम् ॥

एवं देवानां एकमूलतं एकात्मतं एकलक्ष्यतं च मन्त्रवर्णेरेव ग्राह्याणि भवन्ति । तेषां पृथवतं तु नामतो व्यापारतो व्यक्तितश्रेत्यवधेयम् । अत एव तेषां लिङ्गानि मन्त्रेम्य एवावगम्य पूर्वेक्तानि । आयुध-वाहन-वर्णोदयोऽपि लक्षयन्ति देवताविशे-वान् । 'बश्चरेक' इति प्रागाथमण्डलीयस्कात् (८. २९.) तत्त्विमदमवगम्यते । वाहना-व्यधिकृत्य निरुक्त-निषण्टौ (१. १५.) 'हरी इन्द्रस्य' इत्यारम्य 'नियुतो वायोः' इत्यन्तं मन्त्रवर्णे । एवमपि देवतालिङ्गानि मन्त्रवर्णे प्वेव लक्ष्यन्ते ॥

अयेदं वक्तव्यम् । यद्यपि सर्वेषां देवानां कर्माणि ऊर्व्वम्लानि परसाद्वाम्नः

प्रारमन्त इत्यसंश्वयं, तथाऽपि तेषां प्राधान्यं साक्षात्साहाय्यं वारादुपकारकतं वा यजमानस्य अध्यरपद्वाच्येन अन्तर्यागमार्गेण दिवमारोहतः यात्राद्यायत्तमिति वक्तव्यम् ।
विश्वमेव द्वान्तर्वहिर्वा देवतानां अधिकारक्षेत्रम् । तम्माक्तासां कर्तव्यानि ऊर्ध्वम्लाद्
आपृथिव्याः प्रदृत्तानि प्रसरन्ति, तत्र तत्र सोपानपद्विश्चेषेषु यावद्येशं विभिद्यन्ते ।
यद्यपि एकैकसिन् धामनि मध्येमार्गं तद्धिष्ठानदेवतायाः प्राधान्येनाधिकारः,
स्थाऽपि सा एकमेव मुखं परमस्य देवदेवस्य । अन्याश्च देवतास्तस्याः पश्चात् परस्ताद्वा
व्यापृतास्तत्साहाय्येऽविष्ठन्ते । इदमेव तत्त्वमाधारो भवति मन्नदशामृषीणां देवतास्तवेषु, यत्र बद्धीषु देवतासु स्त्यमानास्त्रपि एकैकामपि सर्वदेवात्मभावेन प्रकरणवस्तात्
पृथक्तेन च उपतिष्ठते स्त्रोता यजमानः । ऋषेर्मन्नद्रष्टुरिमे देवाः सत्याः, न तुः

अधेदमवधातच्यम् । अन्तर्यज्ञने चलति, यजमानस्य तत्तत्यदमधिष्ठातुरग्न्यादेदेवस्य च सम्बन्धोऽभिनिष्पद्यते । सू च पिता-प्रत्र-सित्यादिरूपो बहुविधो लक्ष्यते वेदे । अन्यच इदं चित्रं, यद् यो देवः पालकः पिता प्रच्यो भवति, स एव यजमाने जायमानः प्रत्रो भवतीति । अत एत सर्वेऽपि देवाः ब्रह्माण्डेऽधिकाराय प्राप्तप्रथमजन्मानः यजमाने द्वितीयं जन्म लमन्ते । तसाद् द्विजन्मानो देवा इति सङ्गच्छते । कथं कृतो वा यजमाने देवानां द्वितीयं जन्म १ उच्यते । दिवः परस्तात् परस्माद् धामः प्रस्थितस्य विश्वस्य मूर्धा द्यौः शिरारभूता भवति, तदारम्य पृथिन्यां पादभूतायां विरमतीव विश्वसृष्टिः । एवं द्यावापृथिन्योरन्तराले पर्वतिश्वरार-पादयोरन्तर इव बहूनि पदानि गिरिप्रस्थवदवतिष्ठन्ते । तद्यधिष्ठानदेवैः परिपक्षे यजमाने स्वीयवैभवाधानपूर्वकं तदुद्धाराय स्वीयं जन्म लम्यते । स्वा मुख्यः प्रथमजोऽप्रिभवति । तस्रात्तस्य स्वस्पाधिकारविचारः क्रियते । तथा कृते अन्येपां देवानां तत्त्रमपि सुगमं स्थात् । तत्र यथापूर्वे मन्नवर्णाधारेणैन निर्वाहः भवति ॥

कोऽयमिषिदेवः यः प्रवोध्य ऋषिभिरीङ्यते १ नायं नृनं भौतिको भिवतुमहिति, पञ्चसु भूतेषु हतीयस्य तस्य जडतात्, तेजस्तन्वाभिमानिसेऽपि वाह्यसङ्केतमात्रताच । नापि स वहिर्यज्ञकर्मणि अरणिनिर्मिथतो वा भिवतुमहिति, यं देवं विना अमृतानां देवानां सम्मदो न विद्यते । 'न ऋते तां अमृता मादयन्ते' इति हि मञ्चदृष्टिः । देवोऽ यमिषिः 'कविऋतः', क्रान्तदर्शिनः प्रज्ञा असेति बहुशो गीयते वेदेषु । असिन् सर्व यद्यारहस्यज्ञानं निहितं, असिन् सर्वेऽपि रमन्ते अमर्त्या इत्येवमर्थको मञ्चराशिजीतीयते

दाश्वरपां संदिवायाम् । स मुखं भववि देवानां, आस्यं च भववि । स हि सर्वे यजमानेनार्पितं हविः देवान् प्रापयति । स एव देवानामग्रे तिष्ठन् प्रमुखी यजमानमुप-गच्छति हविरादानाय । हविरर्पणानि प्रणतीश्र खीकृत्य देवानाखादयित, प्रीणयित । तसारस द्तो देवानाम् । तद्वारेणैव मर्त्योऽमर्खैः सह व्यवहर्तुं प्रभवति । स नेता 'नर' उच्यते । होता च यञ्चस्य ऋतिक् । स निर्वहन् यज्ञविधि देवानाह्ययति यज-मानकतद्रव्यत्यागपरिग्रहाय । स एव तसारसर्वेपामाद्यो देवानां मर्त्ये जनितुम् । इदं च प्रागुक्तं द्वितीयं तस्य जन्म । स 'ऋतुः' दैवी स्टप्रज्ञाशक्तिः मानुपे 'एवमेतत् , नान्यथा' इति अध्यवसायात्मिका बुद्धिर्भवति । तादृशः 'ऋतुः' यदा अरुणोर्निर्भथनाद्याज्ञि-कामिरिव द्यावाष्ट्रिययोर्विश्वस्य वित्रोरतुप्रहयोगात् मर्त्यस्य हृद्रयवेद्यां प्रादुर्भृतो भवति, तदा सुप्तोत्थित इव यजमानस्वात्मार्पणान्यादाय पदे पदे दिवमारोहति । सोऽयमप्तिः हृद्यसदैवज्वाली भवति, यस सं वासस्थानं शहती घौः, यथ मर्लेष्वमर्त्यो जायते । जातश्र स सप्तभिः खसुभिः पोषितौ भवति । सप्तमातृस्तनन्धयं तं आपः सप्तसिन्धवः समाहत्य पुणन्तीति वर्ण्यते । इदं च सप्तकं भूरादिसत्यलोकान्ताः सप्तभूमिकागताः सप्ततस्वात्मिकाः शक्तय इति प्राह्मम् । सप्ततस्वात्मक सप्तभूमिका-ज्ञानशक्तिवैभवानि अस्मिन्नग्राववस्थितानीति बोध्यम् । अत एवानेन इविराद्यर्पणेषु उपात्तेषु सप्तापि धामानि तद्भागहराणि भवन्तीति द्योतयितुं सप्तार्चिस्सप्तजिह्वादिः अग्निपर्यायशन्दः प्रयुज्यते । तथा यजमानदानेषु सप्तभूमिकाः प्रापितेषु, तत्र यजमानस्य धामानि सिद्धानि भवन्ति, तदीयदेवानाममत्यानां जन्मापि मर्स्ये यजमाने सम्भवति ॥

चहुच्यपदेशमागिविदे गीतो गुहापदवाच्ये रहिस ह्दये निहितः किल । अग्नि-धर्मगोधकानि कानिविद्यामानि ख्यापयतो मझवणीन् साभित्रायानुदाहृत्य कथं अग्निरेव स्कन्दः कुमार इति पुराणेषु प्रथितोऽभवदिति निरूपयिष्यामः । अनादेः कालाहपीणां अयं हृदः प्रत्ययः, यदिनिम सत्यो देवः, न काल्पनिकः नापि केवलं भौतिको याज्ञिको वा, किंतु देवोऽयममत्यों मत्येषिति । भृगुपदवाच्याः सत्यसौरप्रभाशक्तंय ऋषितं प्राप्ताः दिवोऽग्निमाहृत्य मानुषे निधिभूतं मित्रमिव न्यधुरित्याहुः । किमर्थम् १ मानुपस्य दिच्यजन्मलाभायेति गायन्ति । तथा च राहृगणः— 'दधुष्टा भृगवो मानुषेषु ……" मित्रं न शेवं दिच्याय जन्मने' (१. ५८. ४.) । ईदश्य ऋचो बहुचो हश्यन्ते, यासां तात्ययं न सङ्गच्छेत यदि वर्षे ऋषीणां किमिष रहसं अन्तविधं विदितिमिति नाम्युपगरछेम । 'रमं नो यज्ञममृतेषु धेहि इमा हव्या जातवेदो जुपख' (३. २१. १)। 'मोः भन्ने सर्वेषां जातानां वेत्तः! त्निमं असदीयं यज्ञं अमृतेषु देवेषु घेहि, इमानि इन्यानि तत्रार्पयितुमईसि,' इति प्रार्थयते यजमान ऋषिः । 'अयं कविरकविषु प्रचेता मर्लेष्विप्रसृतो निधायि' (७. ४. ४.) । अयमितः क्रान्तदर्शी 'अकविषु' अतथाभृतेषु ष्टिहीनेषु मर्खेषु अयममृतो न्यधायि इति स्फुटार्थो वसिष्ठस मन्नः । 'महानसि अध्वरस प्रकेतः .... न ऋते तदमृता मादयन्ते (७. ११. १.) । खर्गाध्य-प्रयाणात्मकं यहां अधिकृत्य प्रकृष्टज्ञानोषेतः अप्रिः । तसाद्दे देवानां सम्मदो न विद्यत इति वसिष्ठः पुत्रस्त्र मूर्ते । 'अप्निं छ्जुं सहस्रो जातवेदः .... .... दिता योड भूदमृतो मर्खेपु' (८, ०१, ११) । खयं दिन्योऽपि अत्र मर्खेपु अमर्ख इति द्विधाभृत इत्युक्तम् । 'अपरयगस्य महतो महिलं अमर्त्यस्य मत्यीसु विक्षु' (१०. ७९. १.) । अप्रेः अमर्त्यस महतो महिमानं मर्त्येषु अहमद्राक्षमिति सौचीकस मन्नदृष्टेस्तात्पर्यम् । अत्रि-मण्डले स्पष्टार्थ एप मन्त्रो भवति— 'अग्निर्देवेषु राजति अग्निर्मर्तेष्याविशन् । अग्निर्नो हृव्यवाहनः अप्ति धीभिः सपर्यत ॥' (५. २५. ४.) इति । तत्रैव मण्डले (सू. १९ ऋ. २.) 'यज्ञ स्य केतुं' इति मन्त्रे, यज्ञविषयक-प्रज्ञाविशेषवान् अग्निः, होता इन्द्रेणान्यैश्च देवैः सह एकं रथं अध्यासीनो वहिरेतीति कथितम् । 'यो मर्लेष्वमृत ऋतावा' (१. ७७. १.) इति राह्गणस, 'विश्वायुर्यो अमृतो मर्लेपु' (इ. ४. २.) 'स मर्त्येष्वमृत प्रचेताः' (इ. ५, ५.) 'उप वो गीर्भिरमृतं विवासत' (इ. १५. इ.) इति भारद्वाजस्य च मन्त्रवर्णाः मर्त्येष्वमृतमग्निमुद्धोपयन्ति ॥

एवममत्यों ऽग्निरिस्त चेदसासु, स वर्ततैव कुत्राप्यसासु गूढे स्थाने । तच हृत्यद-मान्यं र्हस्यमन्तरमाहुर्मन्त्रद्रष्टारः । तदेव गुहापदेन न्यवहियते । अग्नेरावासः सा गुहा बहुषु मन्त्रेष्वाम्नायते । तदत्र पराश्चर-विश्वामित्र-वामदेवानां स्केम्यः सङ्ग्लेषते। मन्त्रभागान् उछिलामः—

'पश्चा न तायुं गुहा चतन्तं नमो युजानं नमो वहन्तम्' (१. ६५. १.), 'हस्ते दघानो नृम्णा विश्वान्यमे देवान् धाद् गुहा निषीदन् । विदन्तीमत्रनरो धियं धा हृदा यत्तप्टान् मन्त्रानग्रंसन्' (१. ६७. २.), 'विश्वायुरप्रे गुहा गुहं गाः' (१. ६७. ३.), 'य ई चिकेत गुहा भवन्तम्' (१. ६७. ४.), 'चित्रं सन्तं गुहा हितम्' (४. ७. ६.), 'गुहा चरन्तं सखिभिः शिवेभिः' (३. १. ९.) । एवमादयो मन्त्रवर्णा अप्रेर्गुहावासं रहसं

अन्तर्निहितं हृदयप्रदीरयन्ति ॥

अय सप्तत्कात्मकं विश्वं अस्मिन्नमत्यें इती निहितं इति सर्वथा सप्तकसम्बन्धितं अयं वर्ण्यते । सन्तं वर्णं ज्योतिः आनन्द इति सर्वाण सप्तधा मवन्तीति गीयते, अत एवाग्रेः सप्तकसम्बन्धिलं बहुधोक्तम्— 'आ यस्मिन् सप्तरक्ष्मयस्तता यद्यस्य नेतिर' (२. ५. २.), 'दमे दमे सप्त रल्ला दधानोऽग्निहीता निपसाद यजीयान्' (५. १. ५.), 'इदं मे अग्रे कियते पावकामिनते गुरुं भारं न मन्म । बृहद् दधाय ध्यता गमीरं यहं पृष्ठं प्रयसा सप्तधातु॥' (४. ५. ६.) । सप्तभूमिकामारं दुर्भरं वीद्धं न क्षकोऽस्ति, अता पावक, भीः! इगं च चिन्तामारं मद्धं मा दाः इति सारांकः। 'सप्त स्वसूररुपीर्वावकानी विद्वान् मध्य उज्जमारा दशे कम् ।' १०. ५. ५.) इति त्रितः। अन्यत्र— 'सप्त धामानि परियन्नमत्ये' इति (१०. १२२. ३.) । 'सप्त क्षप्यः प्रतिहिताः क्षरीरे' इति ब्रुक्तपञ्जन् वेदीयं मन्त्रं यास्केनोदाहृतं च सारयामः । तस्मात् सप्त गिरयः, सप्त सिन्धवः, सप्त क्षप्रयः, सप्त स्वसारः, सप्त धामानि इति सर्वत्र सप्तकं श्रूयते । इदं च प्रागुक्तप्रकारेण सप्ततन्वारिमकां विश्वसत्तामधिकृत्य तद्भतज्ञानक्रितेजोविशेयवद् भूमिकायरम्पराणां तदाधिकारिकदेवतानां वा यथासम्भवं धोतकमिति बोष्यम् ॥

अथ अग्निसहपिवचारे ग्रुष्णप्रसक्त्या अपां खह्मं विचारियतन्यम् । का इमा आपः सिन्धवो वा, याः सप्तविधा उद्घोष्पन्ते वेदमन्त्रेषु ? ता ऋतस्य धाराः परसाधितः प्रवाहाः, परिचत्तेजोगहिन्यः । इमाश्र तदावरकस्य वृत्राग्रुरस्य वज्रेण हत्या देवराजेन इन्द्रेण विस्रुज्य निर्मुज्यन्त इति वाद्याः । पार्थिवचैतन्ये ऋतधाराप्रवेशं यः प्रतिरुणिद्धे तसाग्रुरस्य वाद्यः सङ्कृतो वृत्रशब्दवाच्यो मेध इत्यवधयम् । विसष्टवामदेवयक्तेम्यः तत्रापि विश्रेपतः 'सग्नुद्रज्येष्टाः' (७. ४९.) 'सग्नुद्राद्धिः' (४-५८) इत्याम्यां स्फुटमिदमवगम्यते, यदखण्डसत्यस्यस्यस्यस्य स्पन्नं विम्यमेव सग्नुद्रः, आप एव ऋतिचद्वाराः, सिन्धवः सप्त विश्वभृभिका-सप्तकगत-सर्जनधारणतेजोगहिन्यः शक्तयश्चेति । इदं च सञ्चेतरहसं विश्वा-भित्रस्य आद्यस्य आग्नेयसक्तस्य तात्पर्यविचारादसन्दिग्धमवधार्यते । तदत्र समासतः प्रधानविषयान् आवेदयामः ॥

अविमदर्शनप्त देवाः । तसिन् सप्त बलिष्ठाः (यह्वीः) पुष्टि प्राप्ताः । स च मोदवान् अभवत् । जन्मना श्वेतः संवर्धनेन रक्तः (अरुपः) अरुणो वा । ताः अश्वाः वं नवप्रद्यं शिशुं अभिजग्धः (अम्पारुः) । ज्योतिर्वसानः अप्तु परितो वसन् अन्यूनानि विषुलानि वैभवानि स खयं अकल्पयत् " नित्ययौवना देव्यलमेकं गर्म दिघरे । ताथ सप्तवाण्यः । प्रकाशमानधीसारमूले मधुनः प्रवाहेषु विश्वरूपेषु तस्य वर्षुर्विततमभवत् । अत्र घाव्यो नद्यः (धेनवः) खयं पोषिका अवर्तन्त । साधोलस्य देवस्य द्वे च मातरौ विशाले भूता सुसङ्गते संवृत्ते । जन्मना स पितः सम्वसमृद्धि अवेदीत् । स खीया घारा व्यस्जत्, खीया विषुलाः सरितथ । खयमेकः बहीनि वर्धमानानां मातृणां स्तनन्धयो भूता समवर्धत । ऋते बहति अवियोज्याभिः खस्भिः (जामिभिः) तसे परिकल्पितं वासं स खीचकार । " अपारे स्वीये रहिस स्थाने वसन्तं तं अमृतं दुदृहुन्ताः । अयं वैधामित्रस्र केवेशस्य सारांशः ॥

अथ मन्त्रस्यपदानि तत्र तत्रोपयुज्य सङ्केतार्थविवरणं करिष्यामः । इमाश्र सप्त (नद्यः) आपः सत्या दिव्याथ भवन्ति । उचैर्घाम्नला अग्निमानैपुरत्र प्रतिष्ठापयितुम् । स चामिर्दिव्यं रहस्यं वस्तु, पृथिव्यां ओषधीपु निहितः, अरणिभूतयोः द्यावापृथिव्योध घर्षणादाविर्भाविषतन्यः । अतो द्यावाष्ट्रियन्योः शिशुरुन्यते, शुद्धसत्त्वमनःप्रधाना द्यस्याना चिदेव चौरूच्यते । पार्थिव-मनःप्रज्ञाप्रधाना जागरितस्थाना चित् तु पृथिवीति सक्र-विता । उभयोव्यापारवलात् प्रयासतो मर्त्यः तद्रहस्यं वस्तु अस्यारुयं निष्पादयेत् । दिन्यास्वप्सु तु स सुदर्शः, बुलेन ज्ञानेन भोगेन च युक्तः सुगमः सुखेन जातो भवति । जन्मना शुभ्रः कियया वर्धमानोऽरुणो जायते । जातमात्राय तस्मै देवाः प्रादुस्तेजो पर्ल वपुत्र । सप्त महत्यो (धेनाः) नद्यस्तं वर्धयन्ति । धेनुशन्दवाच्याः सिन्धवोऽत्र अश्वा इति अभिवर्णिताः । अत्रेदं कारणं भवति । धेनुपर्यायो गौः ज्ञानात्मिकायाः शक्तेः सङ्केतो वेदे । अश्वस्तु क्रियात्मिकायाः शक्तेः । अश्वोऽत्र प्राणगता कार्यकारकशक्तिः । अप्रेराधाने जनने च अप्सरूपा धेनवः प्राणात्मकतां भजन्ते । स च प्राणः प्राणिति, करोति, कामयते, भुनक्ति च । अग्निरव प्रथमं पार्थिवो धर्मात्मको भूला, ततः पर्र प्राणी भवति, अन्ते च खर्ग्योऽप्रिश्च । एवं सप्तविधा आप ऊर्ध्वमेत्य शुद्धसत्त्वमनः-प्रधाना (यह्वीः) दिव्या भवन्ति । उत्तमं प्रज्ञानं सत्यमेव तासां उद्भवस्थानम् । तसादेव ताः प्रवहन्ति । सप्तवाचस्तु (सप्त वाणीः) सर्वेश्वरस्य देवस्य विसृष्टिरूपा आविष्कारशक्तय इति प्राह्मम् । सर्वेषां वस्तुनां पिता प्रश्वः प्रमान्, स तेषां रहस्यो-द्भवधामनि गुढः स्थितः । तच उत्तमं चित्पद्म् । अग्निः सखिभिर्देवैः सप्तमिरद्भिश्च सह तत्पद्मारोहति । स चामेः खर्गारोहः असासु मत्येषु यजमानेषु पृथिवीश्चन्द्र-

रुक्षितां जागरितस्थानां प्रज्ञां अजहदेव निर्वत्र्यते । अग्निस्तेन खर्गारोहेण सर्ववस्त्नां पितः समृद्धस मधुनो मूलमधिगम्य तानि मधून्यावर्जयन् वर्षत्यसात्राणेषु । स खयं गर्भ दघानः पुत्रो जायते । अत एव स नित्यः कुमारः, शुकं ज्योतिः, शुभः प्रुमान्, एक आत्मा वैश्वानरात्मना मानवे मर्त्येडमर्त्यः सिद्धो भवति । कत्रिकतुः, दिन्यः शिशुः, (देवकुमारः) तखेह जन्म, तख पोपः, अद्भिः संवर्धनं, नद्य एव आपः, धेनवः ता एव पुनरश्वाः इत्यादयः सङ्केतरहस्वार्थान् अन्तरेण तात्पर्यसङ्गत्या नीपपत्ति क्षमन्ते । यदि सङ्कतगोप्यमन्तरा कमप्यर्थमेषां निर्णेतुं प्रयतेमहि, असम्भावितकल्पनैव सिध्येत्, न चेदुन्मत्तप्रलापिलं मन्त्रद्रष्ट्रध्वारोपितवन्तः स्याम । ईट्याः सङ्केताः खयमेव विवृतगृढार्थाः स्पष्टं लक्ष्यन्तेऽन्यत्रापि स्केषु । 'समुद्रादृर्भि'रित्यारम्य 'तमश्याम मधु-मन्तं तमृर्मिम्' इत्यन्तं वामदेवस्कं प्रस्फुटं वेदरहसं लक्षयतीति कः सन्देहः । अथ च "धृतस नाम गुह्यं यदस्ति", 'जिह्या देवानां अमृतस नाभिः", 'एता अर्वन्ति इद्यात् समुद्रात्', 'घृतस्य धारा .... ... सरितो न धेना अन्तर्हदा मनसा प्यमानाः', 'अप्नि योपाः कल्याण्यः समयमानासो अग्निष्', 'धामन् ते विश्वं भ्रवनमधिश्रितम्', 'अन्तः समुद्रे हुद्यन्तराष्ट्रिण इत्यादि-वाक्यवाक्यैकदेशेम्यः इदं स्फुटमवगम्यते, यद् ष्टतं मधु धेनुः आपः योपाः हृत् अन्तः समुद्रः-इत्यादयः शब्दाः स्वीयान् महतो रहसार्भान् खयमेव विश्वण्वत इति । ईदशानां साङ्केतिकानां रूपाणां कानिचित्पुराणेषु स्पष्टमव-शिष्टानि लक्ष्यन्ते । श्रीरसागरवासी अनन्तशयनो विष्णुरित्युक्ते, नायमनन्तः कोऽपि प्राक्तः सर्पः, न वा क्षीरं च मधुरं पार्थिवं गन्यं, नापि समुद्रो दुन्धवारां राशिः । सर्वच्यापी विष्णुः परिच्छेदशून्ये अनन्ते सद्भावे आनन्दमये नित्ये वस्तुनि अवतिष्ठतः इति सङ्केतार्थः । ननु पुराणानां कर्तारः पुरोहिता जडनुद्धयः सूर्यचन्द्रोपरागतन्त्रसापि अनिभन्नाः कथं गहनानि तत्त्वानि जानीयुः ? साधारणपार्थिव-सर्प-श्रीरसागरानेव रे झुवते, वयमेव सङ्केतार्थं कल्पवाम इति चेत्, नाडवश्यकी कल्पनाडसामिः कार्या । त एव लाक्षणिकैः शब्दैः सङ्केतकरूपनां मुद्रियला गहनानि तत्त्वानि सार्वलौकिकदर्श-नाय ख्यापयामासुः । ते च शब्दाः, व्यापको 'विष्णुः' शेपसर्पः 'अनन्तः' आनन्दनः मयं 'मधुरं श्रीरं', नित्याखण्डसत्स्वरूपः 'समुद्रः' इति बोध्याः ॥

 यद्यपि कयाविस्तरेषु तत्र तत्र प्राणानि विविविषयन्ते, तथाऽपि सर्वाणि प्राणानि युमारतन्त्वमधिकत्य प्राधान्येन एककण्ठानि भवन्ति । महामारतावलोकने निस्संशयं इदं भवति, यद्वनपर्वणि आङ्गिरसोपारूपाने स्कन्दोत्पत्तिनिवरणे लक्ष्यमाणा विषया वेदेम्य एवो दृत्य प्रोक्ता इति । भाषाभेदेऽपि क्वविद्वैदिकान् शब्दान् प्रायशो वेदप्रति-पादितानेवार्थानाविष्करोति महाभारतसंहिता । परम्पारस्वयामः पितुरागतः पुत्रोऽपिः कृमारो वर्ण्यते वेदे, महादेवान्स्कन्नं तेजः स्कन्दः सुत्रक्षण्यः कृमारो भारते पुराणे च । ओपधीषु जातो वेदे, शरवणे पुराणे, अप्सु संवर्धितो वेदे, गङ्गायां पुराणे । धेनुभिः संपर्धनं वेदे, कृत्तिकाभिः क्षीरदानं पुराणे । आषो गावोऽधा वा मातरः स्वसारो वा सप्त वेदे, गुराणे तु पडेव मातरः एकां परमपदभूमिकां मातरं वर्जियता ॥

अथ च महाभारते इन्द्रो मानसशैले तिष्ठन्त्रेरागमनं प्रतिपालयति स्मेति पट्यते । 'स शैलं मानसं गला ध्यायनर्थमिदं भृशम्' (वनपर्व-४० २२२), धेनवो नद्यो मातरः अग्नेर्धात्र्य इति च पट्यते— "एता नद्यस्तु धिप्ण्यानां मातरो याः प्रकीर्तिताः" (भ०- २२१ क्षो०- २६) । एवं स्कन्दोत्पत्तिकथायां विचार्यमाणायां वैदिकी सङ्केत-भाषा पुराणकथाया मूलं भवतीत्यसंशयम् । स्कन्द एवावितिति संशयच्छेदकं वाक्यं वेदाधारकं त्रृते महाभारतसंहिता । अद्भुतनामकोऽग्नियों वेदे वर्णितः स एप स्कन्द इति स्पष्टमाह- 'अद्भतस तु माहात्म्यं यथा वेदेषु कीर्तितम्' इति (वनपर्व- २२१-३०.)। तथा अग्रयो बहव: प्रोक्ता आङ्गिरसोपारुयाने । तत्र अङ्कतोऽप्रिर्नेदे वर्णितः किल । यदि वेदे अग्निरद्भुतपदेन व्यवहतो दृश्येत, तदा महाभारतकारो वेदस्कार्थज्ञानवलात् पुराणप्रकारककथायां अद्भुतारूयसाग्नेः स्कन्दस इतिरूत्तं निवेशितमानिति शक्य वदि-तुम् । परं तु, यथा अग्निः पुरोहितो यज्ञस्य, होता, मुखं दूतो वा देवानां, सेनानीः, सप्तजिह्न इति कीर्खवे, न तथा अद्भुतपदं अग्निलिङ्गलेन प्रख्यातं भवति । तसादत्र विचारो भगति । ऋग्वेदे पश्चविंशत्यधिरेषु स्वलेषु अद्भुतपदं प्रयुक्तं दृश्यते, अन्यत्र चतुर्षु समासान्तर्गतं भगति, यथा 'अद्भुतैनसः' इति । अत्र प्रथमं अद्भुतपदार्थनिर्णयः कार्यः । अद्भुतं लौकिकमंस्कृतभाषायामिव वेदेऽपि आश्चर्यपर्यायो भवतीति निर्वि-वादम् । 'महत्' इत्यर्थेऽपि बहुत्र प्रयुज्यते, तथा सायणीया व्याख्या च भवति । विधातीतं परं सत्यं महत्पदवाच्यं वेदे, यथा 'महद्देवानामसुरत्वमेकम्' इत्यादौ । तदेव 'महत्' 'अञ्जतं' आश्चर्य भवति । इदमेव श्रतिविभिवतं 'आश्चर्यवत्पश्यति' इत्युपनिपद्वाक्ये ।

उपनिषत्स ब्रह्मपदमपि बृह्तेर्घातोरर्थानुगमात् महत्पर्यायो भवति । 'महतो महीयान्' इत्यौपनिषदः पुरुषश्च श्रूयते । परं ज्योतिः पितैव कुमारो जात इति वेदे अद्भुतसंद्योऽ किर्मीयते— 'न भूतं अद्भुतं' इति नैरुक्तं निरङ्कां निर्वचनं क्वचिदवलम्ब्य व्याचक्षाणोऽपि सायणः प्रायद्यः 'आश्चर्यं' 'महत्' इत्येव व्याचष्टे । अत्र प्रथमं समासान्तर्गतं अद्भुतपदं विमृत्य, ततः परं तत्पदं अग्नि-परसेन प्रयुज्यमानं परीक्षिण्यामहे ॥

'अद्भुतैनसः' इति मरुतां विशेषणतेन सरुत्, आदित्यानां च सरुत्, एवं दिः प्रयोगो दृश्यत ऋवसंहितायाम् । अद्भुतं न भूतं एनः पापं येषु ते मरुत इति सायणो मन्यते । नैतद्दे भवति । अद्भुतानि एनांसि येषु त इति उपपन्नतरम् । इतः श्र मरुत्यण्डकर्माणः प्रिथता वेदे । चण्डकर्माणः पापा इति लोके साधारणोऽभिन्नायः । मरुतां कर्माणि चण्डान्यपि न साधारणानि तसादद्भुतानीत्याशयेन अद्भुतपापा इत्युक्तम् । अस्मासु मानुपेष्यव तेषु पापं न विद्यत इति फलितोऽधः । अत्र अद्भुतं आश्रयंमिति महणेन सायणीयतात्पर्यं सिष्यति, खच्छन्दिनर्वचनस्य अनपेक्षता भावपुष्टेरक्षतिश्रेति अवधेयम् । प्रायः सर्वत्र अद्भुत इत्ययेन्वेत्य इति निरूपणाय सर्वाणि ऋग्वेदीय-प्रयोगस्यलानि परीक्षितच्यानि । यत्र स्त्रापि अन्यदेवत्ये सौम्ये ऐन्द्रे वा मन्त्रे तत् पदं प्रयुक्तं दृश्यते, तत्रापि अग्रिगुणवोधकानि विशेषणानि प्रयुज्यन्ते । तच पुरलात् श्रद्शियण्यामः । केवलं आश्र्यार्थप्रयुक्तानि स्थलानि वर्जियला देवतापरलेन निर्दिष्टानि एव निरीक्षामहे ॥

'न न्नमित नो खः कलाद्रेद यद्द्वतम्' (१. १००. १.) । अत्र एरं वस्तु निर्दिप्रम्— 'स हि कतुः स मर्यः स साधुर्मित्रो न भ्दद्वतस्य रथीः' (१. ००. १.) । अत्र अद्वतस्य महत्तो भ्तस्य सारियरित्रिरित्युक्तम् । 'सदसस्पितमद्वतं प्रियमिन्द्रस्य' (१. १८.६). इन्द्रस्य प्रियः किल अप्रिरद्धतः । 'ग्रुचिः पावको अद्भुतः मध्या यहं मिमिक्षिति' (१. १४२. १.) । अप्रिमद्धतं गायति दीर्घतमाः । 'देवो देवानामिस मित्रो अद्भुतः' (१. ९४. १३.) । अप्रिमद्धतः । 'विद्यां राजानमद्धतं अध्यक्षं धर्मणामिमम् । अप्रिमीळे स उथवत्' (८. ४२. २४.) । अप्रिरद्धतः स्पष्टः । 'तं नो अत्रे अद्भुत कला दशस्य महना' (५. १०. २.) । 'तं हि सत्यो अद्भुतो दाता वाजस्य गोमतः' (५. २३. २.) । अप्रिरेवाद्भतः सम्योध्यते— 'द्धनः सर्पिरास्रतिः प्रतो होता वरेष्यः । सहसस्युत्रो अद्भुतः' (२. ०. ६.) अप्रिरेवात्र देवता । 'व्यस्तभाद्रोदसी मित्रो अद्भुतः' (६. ८. ६.)

अभिरेव निर्दिष्टः । 'स तं सुप्रीतो वीतहच्ये अद्भुत' (६. १५. २.) अमेरेव सम्योधनम् । 'स्तोता यत्ते अनुतत उपथानि प्रतुथा दधे । शुचिः पावक उच्यते सो अद्भुतः ॥' (८. १६. १९.) अयं ऐन्द्रो मन्नः । अत्रापि अग्निधर्मवन्तेन स्तुता देवता । शुचिः पावकः, अद्भुत हत्यग्निविशेषणानि प्रयुक्तानि भवन्ति । 'सं राजेव सुन्नतो गिरः सोमा विवेशिथ । पुनानो वहे अद्भुत ॥' (९. २०. ५.) अत्र सोमो देवता, सम्योधने 'वहे' 'अद्भुत' इति प्रयुक्तम् । 'शास इत्था महानिस अमित्रसादो अद्भुतः' (१०. १५२. १.) अत्र सक्रदेव अग्निस्तिन्वर्ज इन्द्रः अद्भुत इति स्तुतः । 'यो असे हच्येष्ट्रत्वद्भिरविधत् """ उरुचित्रस्त्र्वरं' (२. २६. ४.) । न्रक्षणस्पतिरत्र देवः, सक्रदेव अद्भुतविशेषणमस्य स्थ्यते । स्कृत् मित्रावरुणो अद्भुतौ (५. ६६. ४.) इत्युक्तम् । सकृत् समासान्तर्गतं अद्भतपदं मित्रावरुणयरं भवति— 'अद्भतकृत्' (५. ००. ४.) इति । तथा सकृत् 'अद्भतकृत्म्' (५. २३. ८.) इति अग्निपरम् । 'अद्भतेनसां' (५. ८७. ७.) इति मरुतां विशेषणं प्राग् विचारितं सार्यम् । 'अस्ति देवा"" आदित्यास अद्भतेनसः' (८. ६७. ७.) इति अन्यत्र भवति ॥

त्रग्वेदे अद्धतपदप्रयोगस्थलानि सर्वाणि परीक्षितानि । साधारण्येन केवलं आश्चर्यार्थे प्रयुक्तानि नेह दर्शितानि, प्रयोजनाभावात् । सर्वत्र अग्नेवेशिष्टं अद्धतपद- द्योतितं भवति । कदाचिदत्र दर्शितप्रकारेण अन्यदेवताविशेषणसेन दृष्टमिति तथ्यम् । न तावता हासापत्तिरद्धतपदिवशेषितस्य अग्नेवेशिष्ट्यस्य । परस्य ज्योतिषः अग्निरूपेण अवस्थितस्येव अद्धतग्रन्देन ज्यवहारो वेद इति निरूपितम् । एकस्येव परस्य देवस्य वहु-देवताकारस्रात् कचिदन्योऽपि देव इन्द्रः सोमो वा अद्धतिवशेषणेन प्रतिपाद्यते । अग्निरेव सर्वा देवता इत्यपि गीयते । यथा वैश्वानरीयस्तेषु कचित् सूर्य एव प्रति-पाद्यमानेऽपि वैश्वानरपदं अग्निमेव लक्षयति, तथा अद्भतपदं अन्यदेवताविशेषणतया कदाचित्तप्रयुक्तमपि अग्निमेव विश्विष्टतया ज्यापयतीत्यवधार्यम् ॥

'अद्भतसामेमीहातम्यं वेदेषु परिकीर्तितम्' आख्यातं प्रतिज्ञाय महाभारतकारः स्कन्दोत्पत्तिवृत्तान्तं कथारूपेणोपपादयामास । इदं च वेदमूलतं कुमारतत्त्वस्य वैश्वा-मित्रामिद्यक्तार्थविचारादुदाह्वाभ्य अग्भ्यश्च विस्पष्टं भवति । यद्यपि स्कन्दकथासारांशः प्रराणेषु महाभारतसंहितायां च उभयत्रैक एव भवति, तथाऽपि वैयासिकी संहिता मापया मात्रेन च वेदभाषायाः सङ्केतरूपलिनरूपणे बहुतरामुपयुक्तेति तामेवोदाहार्म ।

एवं वृत्रवधादि-पुराणकथानां च वेदम्लक्षं बोध्यम् । अत्र तु अग्निखरूपविचार एक प्रसक्तः, तदनुप्रसक्त्या पौराणिकस्कन्दकथामृलपरीक्षणेन वेदमावायाः सङ्केतरूपतं दृढी-कृतम् ॥

स एप ऋचां राशिः, ब्रह्मकोशो व्याख्यास्यते । गुढार्घप्राधान्येऽपि कर्मी-पयोगितया व्यवस्थितानां ऋचां पदार्थविचारे गवाश्वादीनि साङ्केतिकपदानि अपरि-हार्येव अन्तरर्भानुसारि-तात्पर्यपरिग्रहे व्यवसायः कार्यः । अग्न्यादीनि देवतानामानि **्तर्त्तद्वणवोधकैर्वाचकैर्व्याख्यातुं अक्यान्यपि संज्ञापदानीव पदपरिवृत्ति न सहन्त इति** मोध्यम् । अग्न्यादिदेवानां कचिद्राह्मप्रपञ्चे मौतिकाग्न्यादिरूपेणावस्थानं केवलं साङ्क-तिकमिति मन्तन्यम् । देवतानां खरूपाणि तु दिन्येनाम्यन्तरेण वोन्मीलितेन चक्षुषा प्राद्याणि । एकैकोऽपि देवः अद्वितीयस्य परस्य देवस्य अङ्गं गुणः शक्तिविशेषो ना इत्युक्ती अग्न्यादिः देवः न केवलं शक्तिर्गुण एव वा अङ्गं वा भवति, किं तु खयं गुणी शक्तः, व्यक्तिवेति बोध्यम् । समस्तेऽपि ऋग्वेदे एकरूपा सङ्कत्व्यवस्था । यद्यपि श्रयीणां मञ्रदृष्टिषु कविद्भावपुष्टिरधिका कचिद्गाढा सरला वा वाक्यगतिः, शब्दार्थ-माधुर्यगाम्भीर्यादौ साम्यं वा न लक्ष्येत, कचित्सङ्केतगूढार्थवाहुल्यं वा दश्येत, तथाऽपि सर्वेषां मन्नद्रष्टुणां एकमेव परमं लक्ष्यं, एकमेव रहस्यं, एक एव सङ्केतसम्प्रदायः । अत एव रहसार्थपरिज्ञानमक्षिप्टं भवति । एकरीत्यैव हात्र साङ्केतिकशब्दार्थपरिप्रही मवति । सङ्केतन्यवस्थापरिज्ञानं वेदरहस्थावगाहनस्य द्वारं भवतीति माधुन्छन्दसेभ्यः स्केम्य ऋवसंहितायामादिमेम्य एवावगम्यते । 'अग्निमीळे' स्क्तमेव वेदरहसाधि-गमाय प्रथमसोपानतया संहितायां प्रारम्भे संहिताकारैर्निवेशितमिव छक्ष्यते । इदं च मत्रार्थविचारावसरे सुगमं स्थादिति असंशयम् । 'अग्निमीळे' सक्तजवस्य सर्ववेदपारायण-फलं प्राहुः प्राञ्चः । सर्वेवेदरहस्पज्ञानवीजं अत्र द्रष्टव्यमित्याशयेन तथा फलश्रुतिरिति बोध्यम् ॥

अथ ऋग्वेदसंहितायाः द्विप्रकारको विभागो भवति । अष्टकानि, अध्यायाः, वर्गाः, मृत्राश्चेति एको विभागः । अयं चा<u>ष्ययनोपयोगी । मण्डलानि, अनुवाकाः, कि</u> सक्तानि ऋचश्चेत्यपरो विभागः अनुष्ठानोपयोगी । अनुष्ठानमपि द्विविधम् । कर्माद्यः । एतं, जपायनुष्ठानं चेति । मन्नाणां कर्मभिः सम्बन्धं विनियोगमाहुर्याज्ञिकाः । विथा विशेषविनियोगो मन्नाणां तत्तरकतौ सन्नकारेण भद्दितः कर्मपराणामुपयुक्तो

भवति । कृत्स्नसापि वेदस साघ्याये जपे घ्याने च सामान्यविनियोगो बोध्यः ।

अयमेव वेदरहसार्थपराणामसाकमपेक्षणीयः । तां तां देवतां साक्षात्कर्तुं मञ्जार्थानु
सन्धानवलभूयित जपध्यानपारायणात्मके अनुष्ठाने सक्तमञ्जाणां सामान्यविनियोगो

द्रष्टच्यः । मञ्जाक्षराणामनितरसामान्यप्रभावलेऽपि अर्थानुसन्धानमन्तरा मस्तन्यनप्रावाज्यहोमवत् पर्यवस्थेत् साध्यायः । अत एव अर्थिनिचारवर्जे साध्यायी 'स्याणुरयं

मारहर' इति निन्दास्यदमभूत् पूर्वेपाम् । कर्मपारम्यपक्षप्रमुखा आश्वलायनप्रभृतयः

सत्रकारा अपि वेदाध्यायिना अन्तर्मुखेन एकाग्रमनसा मान्यमित्यिमप्रायेणवमाहः
'यत् स्वाध्यायमधीते स मृद्धायद्वाः' 'द्यावाष्ट्यिच्योः सन्धिमीक्षमाणः सम्मील्य वा यथा

बा युक्तमात्मानं मन्येत तथा युक्तोऽधीयीत स्वाध्यायम्' इति । तसात् 'स्वाध्यायोऽ

'धीतव्य इति त्रक्षयद्वादौ शब्दप्राधान्येऽपि अनुष्ठानं अर्थानुसन्धानपूर्वकमेव फलवदिति

सिद्धम् । सोऽयं मन्त्रार्थविचारो देवतास्यरूपादिरहस्यविज्ञानसम्पत्तये जिज्ञासनां कर्म
बद्धश्रद्वानामप्युपकारकः स्थादित्याशंसामहे ॥

इति थीमद्वर्षि-रमणभगवत्पादान्ध्यात-धीभगवद्वासिष्टगणपतिमुनिप्रवरान्तेवासिन.

पूर्णयोगाचार्य-श्रीमद्रविन्द्रभग्यत्पादानुष्यातस्य

भारद्वाजस्य विश्वेश्वरस्त्रोः

कपाछिनः कृतिपु

वैदगुप्तार्थसिद्धाञ्जनस अवसंहितामाप्यस्य

भूमिका समाप्ता

## भूमिका-विषयानुक्रमणिका.

#### प्रथमः खण्डः (पुट १–३०)

पुट

विपय

- १-७ भूमिकास्य-विषयप्रतिपादनार्थाः सङ्गहस्रोकाः ॥
- १-२ ग्रन्थारम्भे जयवादः सर्वेश्वरस्य तमसःपरस्तादेकस्य आत्मनः, तसैव ग्रन्दमूर्तिधारस्योत्तमस्य पुरुषस्य, तसैव पुनर्वेदमूलस्य ऋचां धाम्नः परमन्योम्नश्रेति
  एवं त्रेधा जयवादेन नमस्काराक्षेपः । वेदरहस्यप्रदर्शिन आचार्य-श्रीमद्दअरविन्दपदमहस्रोऽनुस्मृतिपूर्वकं वेदमर्भविभेदनार्थक-ग्रन्थकरणप्रतिज्ञा । वेदप्रतिपादितविषयानधिकत्य मतभेदोपन्यासः, सामयाचारिकैः प्रतिपन्नकाण्डद्वयात्मिका वेदन्यवस्था, न्याख्यावृणां सायणमाधवाचार्यस्य आदरातिश्चयः ॥
- ३-४ नव्यानां भारतीयेतिहासान्वेषिणां पाश्वात्यानां वेदार्थनिर्णयाय प्रयुत्तानां सायणीयं भाष्यं महानाधारः । वेदान् ऋषीन् तत्समयाचारादीन् अधिकृत्य तेषां मतम् ॥
- ५-६ अत्र अरविन्दश्रीचरणानां वेदरहस्तार्यदर्शनम्- तच गोप्यं भाषाविशेषेण सङ्केतात्मतया स्थितम्- ऋषिमश्चदेवतायजनफलानां यथार्थस्ररूपोपन्यासः ॥
- ७-८ गृढार्थपक्षमसदीमं अस्त्रीकार्यमित्येकेषां मधुनातनानां आक्षेपोपन्यासः ॥
  - ९ विषक्षोक्तिसारांशविमर्शनारम्भः। विमतोद्भावितास्त्रयो दोषाः, आक्षेपहेतवः॥
- १०-१२ मानुपवर्गीय-इतिहाससंशोधनात् पाश्चात्यपण्डितैः साधितस्य ऐतिहासिकसिद्धान्तस्य विरुद्धोऽसदीयगूदार्थसिद्धान्त इति प्रथम आक्षेपः । तस्य
  सिवचारं प्रत्युत्तरम् । श्रीमदरिवन्दपादैः प्रतिपादितस्य भारतीय-आध्यादिमकेतिहासतत्त्वस्य उदाहरणम् ।।
- १३-१५ कपं ऋजुमार्गमिच्छन्तोऽपि प्राज्ञाः पाश्चात्या ऋग्वेदऋपीणां प्राकृतावस्यां निश्चिन्वन्तीति विचारः । तदनुयायिनां भारतामिजनानां पाश्चात्यक्षुण्ण-

वर्तमिन एतावताऽपि कालेन व्यामोहो न न्याय्यः । प्राचीनार्षरहस्य-जिज्ञासया गूढार्थविवरणपश्चपरीक्षायां प्रष्टत्तिरावश्यकी धीमतां तेषाम् न न चेद् दुर्विपाक एव भवेत् तद्विमर्शवैदुष्यखेति मञ्चतात्पयोदाहरणपूर्वकं-कथनम् ॥

- १५-१७ द्वितीयाक्षेपोपन्यासः सायणीयसम्प्रदायभाष्यस्य विरुद्धो वेदरहस्यवादः इत्युक्तेर्विमर्शनम् । त्रिविधं परिज्ञानं इति यास्कोक्तिमुदाहृत्य सायणीये व्याख्याने दृश्यमानं असामझसादिकं निरीक्षितम् ॥
  - १७ पूर्वमीमांसकसिद्धान्तविरोधी वेदरहस्यार्थवाद इति तृतीयो जघन्य आक्षेपा-तस्योपन्यासपरिहारौ ॥
  - १८ सायणभाष्यस्य अपरिहार्यसं वेदार्थविचारे इति प्रतिपादनम् । गुणदोप-सारणपूर्वकं भाष्यस्य प्रशंसा ॥
  - १९ कर्मेंकपरलपक्षे तु दोपः, गीतावाक्यस्य न्याय्यता च ॥
  - २० खपक्षोपन्यासः ऋग्वेदोऽत्र विचारविषयः- विद्यर्था अन्तरथिवेति द्वयर्थः मन्त्राः ॥
  - २१-२२ अर्थद्वयवच्छन्दप्रयोगन्यवस्था, भाषास्त्ररूपम्, शन्दानां प्रवृत्तिः शन्दाः प्राधान्येन यौगिकः, शन्दार्थसङ्केतस्त्ररूपम्
    - २३ असाभिरत्र विशिष्टेऽभें सङ्केतपदप्रयोगः, आयुर्धृतमित्यादाविव अश्वादीनां बलादिलक्षकतं प्रतिपाद, बाह्योर्थः अन्तरर्थस्य सङ्केतभूत इति प्रतिपादनम् ॥
  - २४--२५ वहियोगोऽपि सङ्केतभूतोऽन्तर्यजनसः । ऋतिग्-यजमान-यजन-तत्फलानां स्ट्रियोगोऽपि सङ्केतभूतोऽन्तर्यजनसः । ऋतिग्-यजमान-यजन-तत्फलानां स्ट्रियोगोपपादनम् ॥
    अन्तरयोगपादनम् ॥
    - २६ भ्रादिसप्तव्याहृत्युपन्यासः । तत्र भूमिरन्तरिक्षं घौरिति त्रैलोक्यविभाग आर्ष इति प्रतिपाद्य, आन्तरस्य त्रिकस्य सङ्केतभूतं वाद्यं त्रिकमिति प्रतिपादनम् ॥
  - २७-२८ महाण्डाधिकारिकाणां देवानां तत्त्वं (स्यूलपक्षे नाह्ये, आन्तरे ध्रहमपक्षे न) उपन्यस्तम् । अप्रिलह्मपवर्णनम्-तथा इन्द्रादीनां लह्मपत्र विवरणम् ॥

- २९ सोमादीनां वन्त्रम् ॥
- २० रहस्यार्थदर्शि-श्रीचरणानां वाक्यानुवादेन प्रथमखण्डोपसंहारः ॥

#### द्वितीयः खण्डः (पुट ३१-५२)

- २१ "आधुनिक-नन्यविद्याविचार-संस्कारायत्त-विपक्षाक्षेप-समाष्युपन्यासमुखेन वेदगृहार्थसिद्धान्तपक्षः प्रतिपादितः प्रथमे खण्डे । अत्र खपक्षस्य परीक्षा विरन्तनमारतीयपाण्डित्यदृष्ट्या प्रवर्तत" इति प्रतिज्ञा ॥
- ३१ कुत ऋग्वेद एव विचार्यते !
- ३२ ऋग्वेद:॥
- ३३ ब्राह्मणानां उद्देशः, कृष्णयजुःसंहिता, याज्ञवल्क्यस्य नाभिमतः संहितायाः ।।
- ३४ ऋग्वेदमात्रविचारस्यावश्यकता ॥
- ३५ त्रयीपदार्थविचारपूर्वकं त्रयीदेवानां ऋतिम्भूतानां अग्न्यादीनामुह्धेखनं, तेन अन्तर्यजनार्थोपपादनम् ॥
- ३५ धर्ममीमांसा ॥
- ३६-३७ धर्मखरूपम्- यज्ञो बाह्यः एकदेशीयः, गीतोक्तलक्षणो यागः सार्वलौकिकः ॥
  - ३८ गीतोपदेशात्प्राक् परं च प्रमाणग्रन्थेभ्यः यागस्य रहस्यार्थपरतं उपपादितम् ॥
- ३९-४० 'प्र्वतस्त्रविदां सक्षमविचारविवादवैदाण्यं सर्वपण्डितमण्डलीसम्मानितिमिति नात्युक्तिः' इति प्रारभ्य 'ववरः प्रावाहणिः' इत्यादी मीमांसकैः गौणइस्या- श्रयणं साध्वपि, तेषां ब्रह्माण्डनिर्माणप्रायेण प्रयासेन 'पर्वती रिभ्रद' मृपको लब्धः' इति लोकोक्तेर्निदर्शनभूतं अल्पमरसं वा फलं सम्पादितिनित्री निरूपणम् ॥
- -४०-४२ मन्त्रः, तत्स्वरूपं, तत्प्रतिपादितो निषयः, तत्प्रयोजनानि स्टूर्ट्स्स्ट्र्स्स्ट्रेन्स् विचारः- वेदस्य नित्यत्त-कृतकत्वयोविरोधपरिहारः स्ट्रास्ट्रेन्स्य विमर्शः ॥

- ४३ तपस ऋते दुरवगाहो मन्न इति प्रमाणपूर्वकं उपपादनम् । निरुक्तवृहदेवता-काराणां वचनोदाहरणम् । श्रद्धयाः ज्ञानपूर्वकमनुष्ठितस्थैव कर्मणः फलम् । नान्यथेत्युपपादनम् ॥
- ४४ वाद्यपक्षे, उचावचैरभिप्रायैःऋषीणां मञ्चदृष्टयो भवन्तीत्युक्तिर्युक्ताऽपि, नैव अन्तरर्थवाधिका भवतीति प्रतिपादनम् ॥
- " ऋचः प्रमाणं वेदरहस्यविषये-
- ४५ तपोनिष्ठानां ऋषीणां देवताभिः सह 'व्यवहारे तदर्थप्रकाशने च रहस्यभाषा-व्यवस्थापितेतिः निर्णयाय मञ्जदिष्टिष्वेव प्रमाणं द्रष्टव्यं इति प्रारभ्य ऋग्वेद-संहितायां रहस्यपदार्थप्रसन्ति.परीक्षापुरस्सरं 'निण्य' पदार्थप्रविषादनम् ॥
- ४६-४८ सर्वाणि निण्यपदशयोगस्थलानि परीक्ष्य ऋचामुदाहरणेन वेदभाषायां 'निण्यं'
  - ४९ रहस्यं प्रतिपादितम् । गुहा, अपीच्यं, प्रतीच्यं [इत्यादीनि रहस्यपदार्थतेन स्तोत्रपर्यायनामपदविशेषणतया प्रयुक्तानीति मन्त्रोदाहरणपूर्वकं प्रदर्शितम् ॥
    - " केनोपायेन रहस्यमाच्छादितमिति प्रश्नमुत्थाप्य, वाह्याम्यन्तरार्थद्वयवता शब्देन घृतादिना, सङ्केतरूपेण गवाश्वादिना चेति निरूपणम् ॥
  - ५० ऋत-केतु-ऋतु-घृतादिपदानां अर्थनिर्णयः एकरीत्या सर्वत्र तेषां अर्थावगतिः गृढार्थपक्षानुसारस्य सौलम्पमावहवीति प्रतिपादनम् ॥
  - ५१ वेदे सङ्केतरूपाणां प्रयोगस्य निदानविचारपूर्वकं सङ्केतार्थ-समालम्बः वेदः गुप्तार्थसिदान्त इति प्रतिपादनम् ॥
  - ५२ नैकविधानां सङ्केतानां खरूपोल्लेखनम् ॥

#### तृतीयः खण्डः (पुट ५२-६७)

५३ बसिष्ठ-वामदेवादीनां मञ्रदृष्य एव वेदगृहार्थसिद्धान्तस्य प्रधानं प्रमाणिषि दिवीये स्वण्डे निरूपितम् । मञ्जवर्णेभ्योऽन्यत्र वेदगृहार्थसिद्धान्तं स्वयन्ति प्रोद्धलयन्ति प्रोद्धलयन्ति प्रमाणानि प्रदर्शितानि । तत्र प्रथमं वैदिकपदानां यौगिकलं प्रतिपादयतो यास्कस्य ऋषि-मञ्च-देवतादीन्यधिकृत्याभिप्राया उपन्यस्ताः ॥

- ५४ गौणवृत्त्याश्रयणमवश्यमिति यास्कीयाशयस्य विचारः, तत्फलं च । दुरूहो वेदार्थगोधः तथा दैवतनिर्णयश्रेति तदीयमतम्, तस्य विमर्शः । वेदार्थ- निर्णयोपयोगाय तदानीतनपक्षान्तरीयशदोदाहरणेन बहुमकारो मन्नार्थ- व्याहार आमीदेकदेति कथनम् ॥
- ५५ मन्त्रार्थदुरूहसप्रतिपादनाय यास्कोदाहृतऋग्द्रयम् । तस्य न्यारूयानम् । तेन त्रिविधं वेदार्थपरिज्ञानं यास्कामिमतमिरयुपपादनम् ॥
- ५५ उपदेशेन साक्षात्क्रतधर्माण ऋषयोऽवरेभ्यः पुरा मन्त्रान् सम्प्रादुरिति यास्कोक्तिनिरीक्षणम् । स्थूलमर्थं व्याचक्षाणोऽपि यास्को मन्त्रार्थविचारे अध्यातमपक्षपारम्यमभ्युपगच्छतीत्युपपादनम् ॥
- ५६ नासौ सतृणाभ्यवहारी न वा विशृह्मल इति यास्कमधिकृत्य निरूप्य, वेदे रहत्यमस्तीति तस्यासीन्मतिरिति प्रतिपादनम् ॥
- ५७ पश्चजनचर्चामां बृहद्देवताश्लोकोदाहरणेन निरुक्तकारवद् बृहद्देवताऽपि अध्यात्मादिरहस्यमस्ति वेद इत्याद्देति कथनम् ॥
- ५८ ब्राह्मणान्यि 'यजमानो वै यूपः' इत्यादियावयैः यज्ञस्य सङ्केरूपतां प्रति-पाद्यन्तीति स्मार्थिता, ऐतरेय-शतपथब्राह्मणवाक्योदाहरणेन कर्मकाण्ड-प्रन्थेप्विप वेदरहस्यप्रतिपत्तिरसन्दिग्धेति स्वमतद्दीकरणम् । उपनिषत्सु 'तद्याऽम्युक्तम्', इत्यादिवाक्यस्य तात्पर्यविचारः । क्विन्मञ्ज्वर्णमूल-कानि उपनिषद्भाक्यानीति प्रतिपादनाय निदर्शनं दत्तम् ॥
- ५९-६० 'हिरण्मयेन पात्रेण' इत्यादीशावास्गोपनिपत्पद्भीनां 'ऋतेन ऋतमपिहितम्' इति पश्चममण्डलीय-मञ्जदृष्टेश्च समानोऽर्थ इति व्याख्यानपूर्वकं उप-पादनम् । इतश्च वेदे रहस्यमस्तीति निरूपितम् ॥
  - ६१ महाभारवमिप वेदगुप्तार्थ-सङ्केतरहस्यमतं प्रोह्मलयतीति प्रमाणं दत्तम् ॥
- ६२-६५ सायणभाष्यात् प्रागपि आचार्यश्रीमदानन्दतीर्थीयं चतारिंशत्यक्तभाष्यं परमपुरुपार्थभृतविष्णुपदप्राप्तिरूपवेदप्रयोजनप्रतिपादकं आसीदित्युपन्यस्तम्। 'द्विविधा द्याप्यादिशन्दाः' इत्यारम्य मन्नार्यमञ्जरीवास्यान्युदादृत्य श्रीमद्

राघवेन्द्रस्वामिनां 'अग्निमीळे' स्त्तव्याख्यानं प्रकारोपप्रदर्शनाय दचम् ॥ ६५- वैदिकसमयधर्मादिविषयेषु पाश्चात्यानां मतमेदानुषन्यस्य असाकस्यादेयं ६७ सारस्रक्त्वा, 'तपसा पारमीष्सितव्यम्' इत्युपसंहारः ॥ '

### चतुर्थः खण्डः (पुट ६७-८३)

- ६७ देवतामीमांसा- तत्र पाथात्यविदुषां प्राच्यविदुषां गूढार्थसिद्धान्तिन् न मतविवेकः । अन्तर्विद्ध्य देवानामधिकारं पश्यतो गूढार्थसिद्धान्तस्य अर्थाविष्कारनये सर्वत्र अन्तर्थस्य प्राधान्यं प्रतिपाद्य, चेतना एव देवां न जडा इति पहुदैवतमञ्जवर्णीदाहरणेन निरूपणम् । स्थूलार्थपक्षे पर्य-
- ६८ वससोडर्थः सर्वत्र नोपपद्यत इति निरूपणाय सौरमन्त्रार्थविचारः ॥
  - ,, येन्द्रमञ्जोदाहरणम् ॥
- ६९ महतः सोमं चाधिकृत्य अन्तरर्थोपपत्तिः, बाह्यार्थासङ्गतिथ ॥
- ७०- उपसमिषकृत्य विचारः । एकसैव परस देवस सर्वे देवाः नामानि
- ७१ इत्यादि तस्वं बहुभ्यो मण्डलेभ्यो मन्त्रोदाहरणेन प्रतिपादितम् ॥
- ७२ एकं सदेव सर्वेऽिप देवाः, येपामेकैकोऽिप खसदशं साहाय्यं विनियुज्य यजमानं तदेकं परं उपोतिरमृतं प्रापयतीति प्रतिपादनाय बहुदैवत्यमत्री-दाहरणम् । अथ देवानामेकमूललं एकात्मलं एकलक्ष्यलं चेति उपन्पस्य, तेपां प्रथक्तं नामतो ज्यापारतो ज्यक्तितश्चेति प्रतिपादनम् ॥
- ७३ देवानां द्विजनमतीपपादनम् ॥
- ७४ अप्रिसहपविचारः ॥
- ७४- सप्तकपदार्थः, अप्रेर्क्यपदेशाः, 'गुहा हितः' मञ्जवर्णीदाहरणेन वात्पर्य-
- ७५ कथनम्, 'मर्लेष्वमर्त्यः, अमृतः' मन्नोदाहरणेन सारांशकथनम्, अग्नेः इदयान्तर्निवासः- मन्नोदाहरणम्, पराश्चर-विश्वामित्र-वामदेवानां वारिमः प्रमाणीकरणम् ॥
- ७६ अप्रेः सप्तकसम्यन्धितोषपादनम् ॥

.७६-७७ वैश्वामित्रस आप्तेयस्कस्य विमर्शद्वारा अवादीनां सङ्केतरूपस रढीकरणम् ॥ .७८-७९- यो वेदेऽपिः क्रमारः कीर्तितः स एवापिजः स्कन्दः प्रराणे, अद्भुताख्योऽ

- ८१ पिः महाभारते, इत्युपपादनाय ऋवसंहितायां अद्भुतपदप्रयोगस्यलानि परीक्ष्य, अप्निरेवाद्भुतो नेदे इति निरूपितम् ॥
- ८२ प्रसक्तसापिसहपिचारस अनुप्रसक्त्या पौराणिकस्कन्दकथाम् लपरीक्षणेन वेदभाषायाः सङ्केतरूपगृहार्थलं दृढीकृतम् ॥
- र्ज गूढार्थप्राधान्येऽपि कर्मोपयोगितया व्यवस्थितानां ऋचां पदार्थविचारे गवाश्वादीनि साङ्केतिकपदानि अपरिहार्येव अन्तरर्थानुसारि-तात्पर्यपरिग्रहे
- ८३ व्यवसायः कार्य इत्युपपाद्य, अयं रहस्रार्थविचारो जिज्ञास्नां कर्मवद्ध-अद्धानामप्युपकारकः स्थादित्याशंसयोपसंहारः ॥



# ऋग्वेद्रसंहिता

## पदपाठसहिता सभाष्या

आदिमे शतिचां मण्डले चतुर्विशत्यनुवाकाः । तत्र आघानुवाकत्रयस्य अन्तिमं द्वादशं सक्तमन्तरा वैश्वामित्रो मधुण्छन्दा ऋषिः । द्वादशस्य सक्तस्य तु माधुण्छन्दसो छेता । 'अग्निमीळे' इत्यारभ्य 'गायन्ति ला' इत्यतः प्राक् सक्तनवकं गायत्रीण्छन्दस्कं, सक्तत्रयात्मकस्य प्रथमानुवाकस्य आदिमं अग्निदेवताकं 'अग्निमीळे' इति नवर्चे सक्तम् । तत्र नवानामृचामियं प्रथमा मवति—

ॐ अप्तिमीळे पुरोहितं यज्ञस्यं देवमृत्विजम् । होतारं रक्षधातमम् ॥१॥ अप्तिं ईळे पुरःऽहितं यज्ञस्यं देवम् ऋत्विजम् । होतारम् रख्डधातमम् ॥

अभि अभिनामकं (देवं) ईक्ठे अध्येपणीयलेन स्तौमि । कीदशम् १ पुरोहितं पुरस्तात् निहितं कार्यनिर्वाहाय, पुनः कीदशम् यज्ञस्य देवं ऋत्विजं देवतासम्मावनार्थं अनुष्ठीयमानस्य यागस्य निर्वर्तने यो देव एव ऋतिग्भृतः तम् । प्रनिश्च कीदशम् होतारम् ह्वातारं सामध्यदियानाम् । पुनरिष कथंभृतम् १ रक्षधातमम् रमणीयानां रतीनां अतिशयेन धारकम् ॥

अप्रिपदं बहुधा निर्मुवते नैरुक्ताः । तेपां निर्वचनानां परीक्षणे स्पष्टमिद्मवगम्यते, यत् वाद्मणवाक्यवलात्कयाचिद्विधया अग्निस्वरूपमाक्तल्य निर्वचनानि विकल्पतो
दत्तानीति । 'स वा एपोऽग्रे देवतानामजायत तस्मादिग्निर्मा हत्यादि वाद्मणवाक्यानि
'अग्नणीः' इत्यादि निर्वचनस्य मूलमिति ज्ञायते । वृ<u>याकरणपक्षे अक्नतेर्धातोनिष्पमं</u>
अग्निपदम् । 'अङ्गर्निलोपश्च' इत्युणादिस्त्रग्नुदाहरन्ति । अङ्गति गच्छति उर्ध्व, हिवः
स्वर्गे नेतुमिति वा च्युत्पत्तिमाचक्षते । प्राचीन-आर्य-मापाशासीयानां अग्न्यर्थकधात्नां
परीक्षणे गुल्यदीप्तिमद्गतिरवयवार्थो भवति । एवं च सङ्गच्छन्ते अग्निधर्मप्रतिपादकाः
शन्दा इति षोष्यम् ॥

ईळे - स्तौमीति सायणः, याचामीति यास्कः । धातनां बह्वर्यते न निवादः । ईळितिर्याच्याकर्मा अध्येषणाकर्मा पूजाकर्मा वेति यास्कः । अभिस्वरूप-तद्धिकार-तिभ-विद्यापक्षया अध्येषणाकर्मेत्युपपक्षतमम् । अ<u>ध्येषणा अधिका एपणा प्रेरणा भवति ।</u> पूज्यस्य पुरोहितस्य अग्नेर्देवस्य वा सत्कारपूर्वकं कर्तव्यविशेषेषु नियोजनं अध्येषणेति उच्यते । ईळे अध्येषे ॥

पुरोहितम् - यजनकर्म-निर्वाहाय यजमानस्य पुरस्तादग्रे निहितः अगिः । अतं एवं तं ऋषिरन्तर्यागे, यजमानी बहिर्यागे अध्येषते । एवं चोषपद्यते ईळतिरध्येषणार्थः । पुरोहितम् 'पुर एनं दधते' इत्यासायश्च सङ्गच्छते । 'यज्ञस्य पुरोहितम्' 'होतारं देवम् ऋतिजम्' 'रत्नधातमम्' इति ज्याख्यातृणामन्वयः नावश्यकः न च समीचीन इति द्रष्टव्यम् । पादग्रः अन्वयस्य सम्भवे सति, पादान्तरस्थपदैः पादान्तरस्थपदानां योजना न ऋज्यी । तसाद् 'यज्ञस्य देवं ऋतिजं' इति पादो ज्याख्यातः ॥

होतारम्- खयं देवः सन् अन्यान् यहे समुपिश्यतान् कर्ते आह्वयति । एवं आह्वानप्रभुरप्रिः ॥

रत्वधातमम्— रमेर्धातोः औणादिक-क्र-प्रत्ययान्तं रत्नपदिमति सर्वेपामभिमतम् । देत्वं सुखं धत्त इति रत्नधा अतिशयेन रत्नधास्तम्' इति मन्नार्धमञ्जरीनिर्वचनं अन्त-र्यागपराणां नः सम्मतम् । अन्तर्धजने प्रवृत्तस्य ऋषेर्यजमानस्य अर्पणानां फलभ्ताः रत्नपद्वाच्या या रतयः तासां धारकः प्रतिष्ठापकः अग्निरेव भवतीत्यन्तर्थः । पिट-र्यागात् नान्यदस्तीति वादिनां पक्षे, रत्नं धनं यागफलभूतं गवाश्वादिकं तस्यातिशयेन दाता अग्निः सं, इति ॥

इदं च ऋचलात्पर्यं भवति— 'यो यज्ञस्य निर्वोढा अग्रणीः पुरोहितः, यथ कालें कर्तव्यस्य यज्ञस्य कर्ता कार्ययता च ऋतिम्भूतो देवः, यो देवान् यज्ञे सिक्षधापितं प्रभवन् तेपामाद्वाता, यः पुनर्यजमाने प्रहर्पातिश्चयानां आधायकः तमि अध्येपणीयं अभिकाङ्गामि' इति ॥

अिंक्षः पूर्विभिक्षिपिभिरीख्यो नृतेनेकृत । स देवाँ एह वेक्षति ॥शा अिंक्षः पूर्विभिः ऋषिभिः ईड्येः नूतेनेः उत । सःदेवान् आ इह वृक्षति ॥ अग्निः प्रोक्तः प्रतिहितसादियोग्यताविशिष्टः देवः, पूर्वेभिः प्रतातनैः अप्रिमिः मञ्जरष्ट्रिमः भ्रविभिः भ्रविभिः प्रविभिः ईड्यः स्तुत्यः पूर्वः अभिकाङ्गणीय इति यावत्, नूतनैः उत नवैः ऋषिभिरिष ईड्यः । सः य एवमीड्य उक्तः स देवः देवान् इतरान् इन्द्रादीन्, इह असिन् यज्ञ आवक्ष्मति आवहति । इह असिन् यज्ञ प्रिवीस्थानमानयित पृथिवीस्थानोऽिमिरिति भावः । अन्तर्यजने सुगमो भावः । अश्वक्यः कालनिर्णयः पूर्वेषा अङ्गिरःप्रभृतीनाम् । मधुब्छन्दा इव तत्समकालिकाः सक्तकृतः ऋषयोऽन्ये च आसन् इति गम्यते 'नृत्नरुत' इत्युक्तेः । अतिचिरन्तना दृष्टक्तका रूदम्ला च अग्ररुपात्तिः इत्याचारवलं च द्योत्यते ॥

अभिना रियमेश्रवृत् पोर्पमेव दिवे दिवे । यशसं वीरवंत्तमम् ॥३॥ अभिना रियम् अश्ववृत् पोर्पम् एव दिवे दिवे । यशसं वीरवंत्ऽतमम् ॥

अग्निना देवेन निमित्तभूतेन रियम् धनं किमण्यान्तरं न केवलं बाह्यं अश्नवत् प्रामोति यजमानः । कीदृशम् रियम् दिवे दिवे अनुदिनं पोपमेव पोपोपेतमेव पुष्यमाणं न कदाऽपि क्षीयमाणम् । पुनः कीदृशम् १ यशसम् यशोपुक्तं वैभवसम्पन्नम् । वीरवत्तमम् अतिशयेन वीरयलोपेतं च रियं अश्रवदिति सम्बन्धः ॥

अत्र पोपशन्दस्य धनन्तलाद्रियिविशेषणलेन न प्राद्यमिस्थेकेषामाक्षेपः । पोषं पुष्टिं रिविं (धनं) च 'अश्ववत्' इत्याद्वः । एवं चेत् समुच्यार्थकश्वकारोऽध्याद्दार्थः । 'पोपमेव' इत्यत्र एवकारस्य प्रयोजनं अलक्षितं स्वात् । 'पोपं' 'पश्चसं' इत्युभयमपि मत्वर्थलक्षणया रिविविशेषणिनिति गोष्यम् । एतादृशः प्रयोगः साधारणो वेदे । 'वपुपामिदेकम्' (४. ७. ९.', 'वपुपामपश्यम्' (५. ६२. १.) इत्यादिस्थलेषु वपुषां मपुष्मतां देवानां इति मत्वर्थलक्षणया व्याचक्षते पदार्थे व्याख्यातारः । साध्वेतत् । प्रविमिद्दापि लक्षणाश्रयणं साधु । वैभवद्योतनाय 'पश्चसं' इति रिविविशेषणम् । 'अश्ववत्' इति लेटि रूपं, तसाह्योदर्थी वक्तव्य इत्येके नव्याः । लद्ध्ये एवोपपन्नतरः, पूर्वेषां व्याख्यानुणामभिमतश्च ॥

पूर्वोक्तलक्षणेन देवानामाद्वात्रा अग्निना तत्त्रसादमहिम्ना वैभवशालिनी बीर्याति-

धयसम्पर्भा रियपदवाच्यां अन्तरसमृद्धि प्रामोति यजमान इति मावः ना

अग्ने यं युज्ञमंध्वरं विश्वतः परिभूरासे । स इद्देवेषु गच्छति ॥१॥ अग्ने यं युज्ञं अध्वरुम् विश्वतः परिऽभूः असि । सः इत् देवेषु गुच्छति ॥

अग्ने लं यं <u>अध्वरं अध्वामनशीलं</u> यज्ञं यागं विश्वतः सर्वतः परिभूः परिष्टतः मवन् असि स इत् स एव यज्ञः देवेषु देवानां मध्ये गच्छति गन्तम्यं स्थानम् ॥

अध्वरी हिंसारहित इति कर्मपराणां व्याख्यासरिणः। 'न हिंखात्सर्वभूतानि' इति धर्मशास्त्रस्य अपवादः पश्चालम्भो पद्मे । ततोऽत्र हिंसा न दोपायेत्युपपादियतुं न ध्वरी हिंसा अस्मिकिति अध्वरपदं निष्पादयन्ति वाद्यार्थपक्षीयाः। यद्यः पुरुपाकारतया वर्ण्यते वेदे । स च द्रव्यत्यागापरपर्यायः सर्वस्वार्पणरूपो यज्ञमानस्थान्तराविभूय प्रविष्ठतं कर्ध्वं सर्लोकं प्रति देवानिधगन्तुम् । तस्मात् स प्रयाणं करोति, अध्यानं राति ददाति यज्ञमानस्थोर्ध्वगत्थे । तथाविधस्य गद्मस्य यात्रायां सर्वतः पापेभ्यो राक्षसादिभ्यो रस्त्रणं भग्नरेव सम्भवति । तस्माद् यो यद्योऽपिना परिरक्षितः स एव देवान् प्राभोतीत्युक्तम् ॥

अग्निहींतो क्विकेतुः सुत्यश्चित्रश्रेवस्तमः । देवो देवेभिरागमत् ॥५॥ अग्निः होतो क्विऽकेतुः सत्यः चित्रश्रेवःऽतमः । देवः देवेभिः आ गुमृत् ॥

अग्निः खयं देवः देवेभिः अन्येदेवैः सह आगमत् आगन्छत् । अग्ने।
चलारि विशेषणानि । होता आह्वाता देवानाम्, क्विक्रतुः कविर्मेधाविनामः,
क्रान्तदर्शी अतीन्द्रियार्थदर्शी कविरिति वेदे । एवमेव सायणन्याख्या बहुत्र । कृष्ठः
प्रश्ना कर्म वा यथासन्दर्भ न्याख्यायते कर्मठैः । कर्मकरणसामध्येवत् अध्यवसायात्मकं
प्राञ्जं मलं निष्प्रकम्पसङ्कल्पो वा क्रतुरिति श्रेयम् । एवं कविक्रतः अतीन्द्रियार्थदर्शी
प्राञ्जसङ्कल्प इन्छावलं वेति वेद्यम् । सत्यः दर्शने प्राञ्जकर्मणि खरूपतोऽपि सत्यः
अनुतैरिमयातः सम्पर्को वा नास्त्यस्य, अतो न न्यभिचरित दर्शनादिकर्तन्येषु ।
चिन्नश्रवस्तमः भव इति कीर्तिनामः, तथा भाग्नार्थपक्षे ग्रहणं नासाधु । अवः

अवण श्रुतिजन्दाः मृणोतेनिष्पन्नाः समानमेवार्थं सारयन्ति । सर्वतः श्रूपमाण सादेवं अवः कीर्निरुच्यने । तम्मादत्र चित्रं अद्भुतं विविधं चायनीयं वा, श्रवः श्रवणं अस्य अप्रेरितिशयेनास्तीति पदार्थः । अतीन्द्रियार्थविचित्रश्रवण शाली मणवानिधः स्वयं श्रुति-मान् उपासकं अद्भुताः श्रुतीः श्रावितं प्रश्रुति कोष्यम् ॥

### इति प्रयमस्य प्रथमे प्रथमो वर्गः

यद्क्ष दाशुपे त्वममें भद्रं किरिष्यित । तवेत्तत्वसमिक्षिरः ॥६॥ यत् अक्ष दाशुपे त्वं अमें भद्रं कृरिष्यित । तवे इत् तत् सत्यं अक्षिरः ॥

अङ्ग ! अग्ने ! हे अग्ने दाशुघे दत्तवते यजमानाय त्वं यद् भर्द्र करपाणं करिष्यसि तवेत् ववेव तत् सत्यं हे अङ्गिरः एतनामक अग्ने ॥

अत्रायं सायणीयोऽभिष्रायो भवति, इनिर्दत्तवते यजमानाय पशुप्रजादिरूपं धर्न अप्रिर्देदाति । तदेव कल्याणं मद्रशन्देनोक्तम् । तथा लन्धेन धनेन साधनेन प्रनर्फि यजते यजमानः । तसादमेरेव तत् 'तवेत्तत्' । सत्यं न विसंवादोऽत्र । रमणीयार्थेऽ सिन् मन्त्रे अप्रेः सत्यं किमपि खच्छमुक्तं लक्ष्यते, व्याख्यातृभिर्महाननर्थः कृतः । 'दाशुषे' दत्तवते 'यद्भद्रं करिष्यसि' 'तत्सत्यं' तवैव 'तवेत्' इति साधीयान् ऋड्यः अन्वयः । तर्हि अयमाश्चयः । अप्रिना यजमानाय करिष्यमाणं भद्रं अग्नेरेव सत्यम् । कि तद्भद्रं यद्षेरेव सत्यं उच्यते ? प्रजाः पश्चवो वित्तं गृहा इतीदं सर्वे मद्रमिति ब्राह्मण-वाक्यवलेन प्रतिपादयन्ति । भवतु प्रजापश्चादि कल्याणम् । मास्तु विवादः ४ ·ऋग्वेदे मद्रपदं सत्यसम्बन्धि किमपि विशिष्टं कल्याणं घोत्यतीति न संश्वयः । 'विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परा सुव । यद्भद्रं तन्न आसुव ॥' 'परा दुष्वप्नयं सुव' (५. ८२. ४, ५) इत्यादौ दुःष्वप्न्यदुरितप्रतिद्वनिद्वतेन भद्रपदं प्रयुज्यते । अनृतज्ञान-जन्यदुर्गतानामन्तकं मद्रपदवाच्यं कल्याणमेव अपेः सत्यमिति तात्पर्यपरिप्रहे, पूर्वस्या क्सिच अप्रेः सत्यविशेषणं, अत्र तथाविधं भद्रं अप्रेरेव सत्यं इति प्रतिपादनं च उप-पद्येते । तसामेह कल्याणसामान्यं विवक्षितम् । अनृतप्रज्ञापरिपन्थिकल्याणं सर्त्व अग्रेरेव तत्त्वं खमावो वेति बोध्यम् । सर्वथा मद्रपदं अशुम-अनृतज्ञानजन्य-दुरित-अविद्वनिद्वतेन प्रयुज्यते वेदे । दुःस्वममद्भक्ताच इदमनगम्यते, यत्र पापदेनवायाः

निर्ऋतेविरोधितया 'मद्रं वरं कृणते' (10. 188.) इत्यादि गीयते । ये मद्रं द्वयन्ति ते निर्ऋतेरन्तिके क्षिप्यन्त इत्यर्थको मन्त्रश्र अन्यत्र श्रुयते— 'ये वा मद्रं द्वयन्ति खघाभिः । अह्ये तान् प्रददातु सोमः मा वा दघातु निर्ऋतेरुपस्ये ॥' (७. १०४. ९.) अपि च, अग्नेः खावासभूत-ऋतपदवाच्यस बृहतः सत्यस विशेषणतया, मनसः ऋतीश्र ब्राप्यतेन च 'मद्रं' कीर्खते । 'मद्रं मनः क्रणुष्व' (४. १९. २०.) 'मद्रं नो अपि यातय मनो दक्षमुतऋतुम्' (10. २५. 1.) 'आ मन्दिएस सुमर्ति चिकिद्धि वृहते अमे महि शर्म भद्रम्' (५. 1. 10)— इत्येवंजातीयको मञ्जवर्णः करयाणपर्यायतेऽपि भद्रस बैशिष्ट्यं दोतयतीत्ववधार्यम् । आङ्गिरसस्य कृत्सस्य मञ्चदृष्टिरिष 'यदङ्ग दाशुपे' इत्यस्या ऋचोऽसाभिरुक्तमर्थं दृढीकरोति । सेयं भवति- 'तचे भद्रं यत्समिद्धः खेदमे सोमा-क्कृता जरसे मृळयत्तमः । द्धासि रत्नं द्रविणं च दाशुपेडमे सख्ये मारिपामा वयं तव' (1. ९४. १४.) । पुरस्तात् 'राजन्तं' इति मन्त्रस्य अर्थावगाहने सारणीयेयं कुत्सस्य अर् ॥ उप स्वाग्ने दिवे दिवे दोपावस्तर्धिया व्यम् । नमो भरेन्त एमसि ॥७॥ डपे खा असे दिवेऽदिवे दोपोऽवस्तः धिया वयम् । नर्मः भर्रन्तः आ इमुसि ॥

हे असे त्वा लां दिवे दिवे प्रत्यहं दोषावस्तः नकं दिवं वयं धिया धारणसमर्थया बुद्ध्या नमः प्रणति भरन्तः विभ्रतः सन्तः उपेमसि उपगच्छामः उपासह इत्यर्थः । अत्रके 'दोषावस्ता' रात्रेराच्छादकः खप्रकाशेन अपिः, तस सम्बोधनं 'दोषावस्तः' इत्याहुः । वस्तुतस्तु दोषा रात्रिवाची तेन तमो लक्ष्यते, यस्तः दिनवाची तेन प्रकाशो लक्ष्यते । तमिस प्रकाशे वा सर्वाखवस्थासु प्रत्यहमित्तं साम्रुपास्मह इति भावः । 'एवं नमो भरन्तो वयम्' इत्युपपद्यते । प्रणतिभारधारण-सामध्यं धियो वर्तते । तस्माद्धानदृद्धा धीरेवात्र साधनं अनुदिनमिवच्छेदं अन्तःप्रकाशे अप्रकाशे वा सर्वासु दशाखग्न्युपास्तेरिति वोध्यम् ॥

रार्जन्तमध्वराणां गोपामृतस्य दीदिविम् । वर्धमानं स्वे दमें ॥८॥ रार्जन्तम् अध्वराणां गोपाम् ऋतस्यं दीदिविम् । वर्धमानम् स्वे दमें ॥ प्रिमने अमे तां उपेम इत्युक्तम् । अत्र कीदशं तामिति पादत्रयस्यविशेषणत्रयेणाह— अध्वराणाम् राजन्तम् अध्वरपदयाच्यानां यद्मानां ईशानम् ।
त्रस्तस्य दीदिविम् गोपाम् <u>मृत्यस्य दीप्पमानं रक्षकम्</u> । स्त्रे दमे वर्धमानम्
स्वीये गृहे वृद्धिमामुबन्तम् ॥

पादशोऽन्वयसम्भवे 'अष्वराणां गोपाम्' इति योजना न युक्ता । 'ऋतस्य गोपाः' स च 'दीदिविः', 'खे दमे' वर्षते, इत्यस तात्पर्य पर्यासीचनीयम् । अत्रैव सक्ते 'सत्यः' 'तवेत् तत् सत्यम्' इति द्विरमेः सत्यधर्मसं प्रतिपादितम् । अस्यापृषि सत्यस्य रक्षिता इति तस्य स्वर्णदे वर्षनिमिति चोच्यते । किं अमः स्वीपं गृहं भितृत्वकृति सत्यादन्यत्र ! 'सत्यं ऋतं चहत्' एव अमरावासगृहं भवति । तच सत्यं परं धाम यजमानेन प्राप्यं, यञ्चस्तत्र साधनम् । निर्वोदा तु 'कविकतुः' 'सत्यः' सत्यधर्मा सत्यरक्षकः सत्यावासभ्ः अमिरेव भवति । 'यजा नो मित्रावरुणा यजा देवान् ऋतं चहत् । अमे यक्षि सं दमम् ॥ (१. ०५. ५.) ऋषिगोतमो राहृगणः अमि प्रार्थयते— 'असदर्थं मित्रावरुणो यज्, अन्यान् देवान् यज्, ऋतं चहत् सं दमं यज' इति । अनयर्चा स्पष्टं भवति न केवलममेर्यजमानार्थं यज्ञनिर्वाहितं, किं तु 'ऋतं चहत्' अमेः स्वीपं गृहं, तदेव परमं यष्टव्यमिति च । 'गोपा ऋतस्य दीदिहि स्वे दमे' (३. १०. २.) इत्यत्रापि श्रुयते ॥

कर्मपरन्याख्यानेन कदर्थीकृतो गम्भीराथें जियं मन्नः । यज्ञ शालां अतः 'खं दमं आहुः । तत्र हविभोजनेन 'वर्धमानं' अप्ति सायं प्रातकपासतेऽप्रिहोत्रिणः! स्त नेः पितेर्व सूनवेऽप्ते सूपायनो भव । सर्चखा नः ख्रस्तये ॥९॥-सः नः पिताऽईव सूनवे अप्ते सुऽउपायनः भव । सर्चख नः ख्रस्तये ॥

असे सत्वं सूनवे पुत्राय पितेच जनक इव नः असाकं सूपायनः सुरोन उपायनं समीपगमनं यस्य सः सुप्रापो भव । नः असान् स्वस्तये कल्या-णाय सचस्व सेवस, असासु सक्तो भव, असासु समवेतो भवेति यावत् ॥

व्याल्यानं माधुच्छन्दसमाग्नेयं सक्तम् । दाशतय्यां अत्र प्रथमसक्त एव वेदरहस्यं किञ्चिद्धिस्पष्टं द्योतितम् । तथा व्याख्याने यापदपेक्षं सङ्गेपतो मन्त्रपरमार्थपद्वतिः प्रद- शिता, यद्यपि याज्ञिकपक्षानुसारेण सक्तेऽसिन् कासाश्चिद्यां पथाकथिश्चदर्थानिकारः श्वयो भवति, तथाऽपि न सर्वत्र ऋजुर्भवति पन्धाः कर्मपरतया च्याख्यानाय । 'किविकतुः' 'सत्यः' 'चित्रश्रवस्तमः' 'धिया नमो मरन्तः' 'खे दमे (ऋते बृहति) वर्धमानम्' इत्यादिखलेषु महता क्षेत्रेन जधन्योऽधः सम्पादितः कर्मठच्याख्याने । 'यदक्ष दाशुषे' इति मञ्चस्य च्याख्याने साधितस्य तात्पर्यस्रोपहसनीयता परां काष्ठां गता । ऋज्वयेस्तु, 'खात्मीयं खात्मानमेव वा योऽप्रयेऽपयित, तसे अनृतज्ञानतञ्जन्य-द्वाख्यान्तकरं भद्रपदवाच्यं कल्याणं करोत्यितः। यदिदं भद्रं तत् सत्यं अग्निनिष्ठमेव' इति ॥

एवं ऋजुना वेदरहस्यमुद्धाटयता द्वारेण सक्तमन्नार्थोपपितर्द्रष्टन्या । देवोऽमिरेव भ्रुरोहित ऋतिग्भृतथ यजमानस्य यञ्चनिर्वाहार्थमच्येष्यते प्रथमे मन्ने । साचामरप्येषणा-रूपोपास्तर्न नृतना मधुन्छन्दसाऽवलम्बिता, किं तु बहोः कालाद्दिपरम्परागता, पया देवानां प्रमुखोऽमिरितरान् देवानावहित इति द्वितीये प्रतिपादितम् । अमेः प्रसादाष्टन्था सम्पद् न लौकिकीव ध्रयमयामिम्रष्टा, किं तु उत्तरोत्तराभिवृद्धिशालिनी इति तृतीये । न केवलं असहायेन पुरुषकारेण साधितो यश्चो देवान् गन्छित, किं तु अभिना सर्वया पापेम्पो रक्षोम्पोऽमिरिक्षतं यजनमेव देवान् प्रामोतीति चतुर्थे । दृष्टिश्चतिसम्पन्नः प्राग्नदृद्धसङ्कल्पोऽमिर्द्धातं यजनमेव देवान् प्रामोतीति चतुर्थे । दृष्टिश्चतिसम्पन्नः प्राग्नदृद्धसङ्कल्पोऽमिर्द्धानां सहाय इति पश्चमे । अनृतपरिपन्धिनस्यन्तानात्मक-मद्रप्रदर्सं ध्रमेस्तन्वं इति पष्टे । प्रत्यदं सर्वाखवस्थासु ध्यानदृद्धाः प्रणतिभरोपेता ऋपयोऽमिम्रुपासत द्वित सप्तमे । तसाम्रेः ऋतं (सत्यं चृहत्) स्तीयं धाम, स यजमानाय तत्र वर्धते । तद् रक्षतीति अष्टमे । एवंविधमिन्नं साक्षात्कृतं साक्षात्कर्तं वा महता विस्नम्मेण ऋषिः विद्यतीति अष्टमे । एवंविधमिन्नं साक्षात्कृतं साक्षात्कर्तं वा महता विस्नम्मेण ऋषिः विप्तननिननिव सक्तः सन् नः सुगमो भव'' इति प्रार्थनां करोति नवमे ।।

नैतादशोऽप्रिर्वद्दिः सङ्केतमात्रतयाऽवस्थितो याज्ञिको भवितुमद्दित । न वा केवलं भौतिकतेजस्तन्मात्राधिदैवतम् । किं तु अस्माभिः प्रदर्शितप्रभावः स्क्तप्रतिपादितलक्षणः सत्य एवायं भगवान् मद्रात्मा नः 'कविकतः' देखितोऽस्मिन् प्रथमे स्के । तदिदं मेदरहस्यरसास्वादरसनाभृतं आग्नेयं, यत्रभेदं सक्तसदस्ताधिकवेदपाठप्रत्यासायसेन लघु- अस्मयज्ञ इति प्रतिपिपाद्यिपपा '''अग्निमीके' जपेत् स्कं पापनं श्रीकरं च यत् । पारा- यणफलं तस्य वेदानां चैव सर्वशः' इत्याद्वः पूर्वे । अग्निष्टोम इति विख्याते सोमयागे प्रातरज्ञवाके सोमाभिषवात् प्रागिदं होत्रा श्रसते ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे दितीयो वर्गः

इति प्रथमं सक्तम्

# अथ दितीयं सूक्तम् 393 49

अथ प्रयमानुवाकस दिवीयं धक्तं नवर्चं त्चत्रयात्मकं भवति । द्वादशर्चं त्तीयं धक्तम्, तत्र चतारस्त्वाः । इदं त्वसप्तकं प्रउगारूपं शसं प्रातःसवने होत्रा वैश्व-देवग्रहणाद्ध्यं शंसनीयम् । अत्र प्रथमस्य त्वस्य वायुर्देवता, दितीयस्य इन्द्रो वायुश्व, तृतीयस्य मित्रो वरुणश्च भवन्ति ॥

वायव्ये तुचे प्रयमामृचमाह-

वायवायोहि दर्शतेमे सोमा अरेङ्कृताः । तेपां पाहि श्रुधी हर्वम् ॥१॥ वायो इति आ याहि दर्शत इमे सोमाः अरेम्ऽकृताः । तेपां पाहि श्रुधि हर्वम् ॥

वायो जगत्त्राण, द्र्यत दर्शनीय, आयाहि आगच्छ । इमे (असाभिर्निवेदिताः) सोमाः निष्पीडिताः सोमसवाः अरङ्कृताः अरुङ्कृताः सम्यक् साधिताः सिद्धा इति यावद् । तेपां तान् (द्वितीयार्थे पष्टी) पाहि पित्र । इवं ह्वानं असदाह्वानं श्रुधि शृष्णु ॥

सुनोधा अत्र पदार्थाः । अरङ्कताः, पर्याप्त्यों भूषणार्थो वा अलं-जन्दः, संस्कृता इति तात्पर्यम् । अग्निस्तवनात्परं वायुं प्रार्थयते सोमपानाय । वायुश्च जगत्-प्राणः, अत एव शारीरः प्राणोऽपि भवन् विभर्ति नाडीचक्रन्यवस्थाम् । तसादाधारोऽ यं मानवे मनोमयन्यापारस्य । तर्हि कोऽसौ सोमः यस्याभिषवानां पानाय वायुरा-ह्यते १ त्रूमः । अतिचित्पदवान्य-सत्यद्यानभ्रवः क्षरन् यो दिन्यः सदानन्दरसो मनो-मयभ्रवि प्रवहति, स हि सोमपदवान्यो वेदे न्यवहियते । लताविशेषः सोमस्तु भाषाः सङ्गतो पान्ने कर्मणि । पुरस्ताद् अस त्चस न्याल्यानान्ते तक्त्विमदं प्रपञ्चिष्यते ॥

द्वितीपामृचमाह--

वार्य उक्थेभिर्जरन्ते त्वामच्छी जित्तारिः । सुतसीमा अहर्विदेः ॥२॥ वार्यो इति उक्थेभिः जुरून्ते त्वाम् अच्छे जिर्तितारेः सुतऽसीमाः अहः जिदेः ॥

वायो प्राणदेव, त्वां अच्छ तां अभिलक्ष्य जितारः खोवारः [तत्कामाः] उक्थेभिः खोत्रवचनैः [तदाविष्कारकैः] जरन्ते स्तवन्ति । कीद्याखे सुत-सोमाः सोमाभिषवं कृतवन्तः, पुनः कीद्याः अहिविदः अह्दशब्दलक्षितं प्रकाशं विदितवन्तो दृष्टवन्त इत्यर्थः ॥

अत्रेदमब्धेयम् । यद्यपि 'रेभः कारुर्जरिता' इत्यादीनि स्तोतृनामानि पिठतानि निघण्टौ, तथाऽपि एकैकमपि स्तोतुः किमपि विशिष्टां घोतयति । वेदे जारशब्द इव जरित्यदमपि गूढं भ्रेमाणं गमयति, अत एव स्तोतारः सत्कामा इति व्याख्यातम् । एवं वेदे वाचः सर्जनसामध्ये आविष्कारकतं वा प्रसिद्धम् । अत एव वचेर्निष्पन्नस्य 'उक्य' शब्दस्य, सदाविष्कारकैः स्तोत्रवचनः इति व्याख्यानं उपपन्नम् ॥

### तृतीयामृचमाह-

वायो तर्व प्रपृञ्चती धेर्ना जिगाति दाशुषे । उरूची सोमेपीतये ॥३॥ वायो इति तर्व प्रपृञ्चती धेर्ना जिगाति दाशुषे उरूची सोमेऽपीतये ॥

वायो! प्रश्वती प्रक्षेण सम्पर्क कुर्वती (प्रियत्रीलर्थः) तव धेना वागुप-लक्षिता रसनाधारा सोमपीतये सोमपानाय उरूची (सती) विस्तारं प्राप्नुवन्ती दाशुपे यजमानाय जिगाति गन्छति वहतीत्यर्थः ॥

धना वाङ्नामस पठितम् । तथा सर्वत्र ऋक्षु सायणीयं व्याख्यानम् । धना 'धारा' इति सर्वत्रासाभिव्याख्यायते । अत्रेदं कारणं भवति । प्रायश् ऋग्वेदं नधः धनव इति कविदुपमया कचिदमेदाष्यवसायेन वर्ण्यते । तत्र प्रीणनं पोपणं वा साध-म्यं मवति । अत एव सायणः धेना प्रीणियत्री वाक् इति कचित्, प्रीणियत्री नदी इति कचित्, प्रीणियत्री योपिद् इत्यन्यत्र व्याचष्टे । यथा पयित्रन्यो धनवः प्रीणियत्री नदी नदाः मवन्ति, तथा धेनाऽपि प्रीणियत्री धारा मवति । वाचो धारारूपमं सायणव्याख्यायामप्यक्षीकृतं भवति । 'एकं गर्मं दिधरं सप्त वाणीः' (१-१-६०) 'सप्त-वाणीः नदाः' इत्याह । वाग्वाहिनी सरस्रती प्रथिता वेदे । 'सरस्रती देवतारूपेण नदीरूपेण च वर्तते, देवतारूपा स्तुता । अधुनाऽनया नदीरूपां स्तौति' इति 'इयं शुक्मे मि।' (६-६०-३) इति मञ्च्याख्यानारम्मे सरस्रत्या दिरूपत्यक्रव्यन्या सायणीयः छ्रिश्वः

स्पष्टो भवति । एवमेव तृतीयसक्ते 'महो अर्णः' इति अन्तिमर्चो न्याख्यानेऽपि । तिदह बाक्पर्यायलेन निघण्डपिठतमपि धेनापदं घारासं न जहातीति बोध्यम् ॥

'सम्यवस्वित्त सरितो न धनाः' (॥ ५८. ६), 'व्यस्य धारा असुजद् वि धेनाः' (६. ६. ६.) इत्यादिषु स्यलेषु विस्पष्टा मवेदसदुक्ता युक्तिः । तर्हि धेना धारेत्येवालं स्यात्, कृतो 'वागुपलक्षितरसनाधारा' इत्युक्तमिति चेत्, वृमः । अस्यामृचि वायोः धारा सोमपानाय यजमानकृते वहतीत्युक्तम् । वाचा (वचनेन) पानस्यासम्भवात् लक्षणाश्रयणेन रसनामयत्वविशिष्टधारा श्रोक्ता । तसाद्वितरणार्थोऽयं न केवलपदार्थः धेनापदस्य । श्रीणियत्री पोपियत्रीति वा केवलावयवार्थः । सा धारा चेत् सङ्गच्छते, धारकतात् । एतं हि उद्ध्वीति विशेषणं उपपद्यते । सोमरसादानाय सङ्कोचं उन्झित्या विषुला मवति धारा । प्रश्चितीति धेनाविशेषणमप्युपपञ्चम् । अभिषुते सोमे दातरि यजमाने च धारायाः सम्पर्कप्रकर्ष उक्तः । वायोः प्राणदेवस्य धारा यजमाने सर्वोत्कृष्टं स्पर्शं विद्धती, अत एव स्वयं प्रियत्री यथेष्टं सोमाभिषवं ग्रहीतुं श्रमवति ॥

अत्र बाह्यार्थपरा एवमाहु:— हे यजमान! स्रया दत्तं सोमं पास्यामि' इति बायुः भूत इति । एवं 'धेना वाक्' इति मुख्यार्थपरिग्रहः सायणीयः । उद्युसारेण वाग्वि-श्रेपणद्वयं व्याख्यातम् । 'प्रश्रञ्जती' वाक् सोमगुणवर्णनपरा किल । 'उरूची' वाक् तु महून् यजमानान् वर्णयितुं गव्छतीति चाहुः । स्कन्दस्वामी तु धेनापदस्य मुख्यार्थ-बाधात् वाचा लक्षिता जिह्नेति अञ्चवन्नपि 'धेना' 'जिह्ना' इत्याह ॥

अन्तर्रथपरेऽसिन् व्याख्याने लिदं, विचारियतव्यम् कोऽसौ सोमः १ यसामिप्रतस सीकाराय वायुः सम्प्रार्थितः सीयां घारां विद्युतां कुर्वन् यजमानार्थ गच्छति ।
फ्रतिचिद्ध्यः पवमानो रसापरपर्याय आनन्दो मनोमयं क्षेत्रं आविष्य प्रवहतीत्यवीचाम
पूर्वम् । कथं तिर्हं ताहशं सोमं यजमानः सुनुते, वायवेऽपीयतं वा प्रभवति १ तथ्यमेव
इदं यत् सोम ऊर्ध्व विश्वातीत-सत्यचिदानन्दरसः स्वयंप्रकाशो मनोमयभ्रवमवतीर्थ
प्राधान्येन मनोमयधामाधिराजायेन्द्राय श्वरतीति । 'अपाम सोमं अमृता अभूम' 'रसो
वै सः' 'को ह्येवान्यात् कः प्राण्यात् यदेप आकाश आनन्दो न स्थात्' इत्यादिवाष्यैः
प्रतिपादितः सोम एव अध्यण्डमधिपिण्डं च बहुसोपानपदे विश्वसर्गे उपाच्यनुरोधेन
प्रामोत्याविर्यावम् । तद्यथा दिव्यं सत्यं ज्योतिरिहापि तमसि पार्थिवे लोके सर्वत्र
निलीनं सत् परिणामवशात् कचिद् व्यक्तं भवति, तथा सोमोऽपि सर्वत्र निगृदः

पृथिन्यां पृथिवीरुदेषु इन्द्रियार्थेषु इन्द्रियार्थानुभृतिषु च सारांशभृत-रसात्मकतयाऽवस्थिते। भवति । स एप रसात्मा बिहः सोमलतया सङ्कितितो निष्पीट्य संस्कृतो देवेम्यो दीयते । इन्द्रियार्थानुमवेषु यः सुखमयो रसो लसित तं निष्कृष्य तत्र स्वीयतां स्वार्थतां च सन्त्यज्य देवेम्यः समर्पयित सोमयाजी देवभक्तोऽन्तर्थजने । अयं च रसोऽमृतं अमं भवति देवानाम्, येनामृतान्धसो यजमाने देवा अमृताः पृष्टि लमन्ते । देवेम्यः, अग्रये, वायवे, इन्द्राय वा 'खाहा इदं न मम' इति आहुतिवाच इदमेव तात्पर्यं बोष्यम् । सोमस्बरूपं समासेन प्रतिपादितम् ॥

अथ सोमाभिषवसंस्काराहुतिनिर्वाहाय दिवमारुरुक्षोः भूस्यस यजमानस शारी-रकनाडी चक्रं शुद्धं प्राणवलसमृद्धं स्थात् । तस्मात् प्रथमं वायोरनुप्रहोडम्यर्थनीयः । तत्रापि न केवलं प्राणदेवताया वायोरनुग्रहेण इन्द्रियानुभृतीनां परिष्कारः प्रसन्नवा वा निष्पाद्यते मनोमयाधिदेवतायाः प्रसादमन्तरेण । अत एवेन्द्रं वायुं च प्रार्थयते द्विती-येन सुचेन । शरीरे प्राणमनसोः साधुर्व्यापारो वाय्विन्द्राभ्यां निरुद्यत इति योध्यम् । यद्यपि, ऋतचित्प्रकाशात्मनः सूर्यस उदयभूमिरिव स्वर्भूमिः शुद्धसन्वमनःप्रधाना इन्द्रस्य विशिष्टं धाम भवति, तथाऽपि पहुभूमिकस्य मनसः स एव देवता । इन्द्रिया-त्मकसापि मनसः स एवेश्वरः । इन्द्रशब्दान्निष्पन्नं हि इन्द्रियपदम् । सर्वेन्द्रियाणाः आद्यं गुप्तिनिद्रयं मन इत्यपि शक्यं विदतुम् । 'मनः पष्टानीन्द्रियाणि' इत्यपि सर्यते । 'इन्द्रियमिन्द्रलिङ्गं इन्द्रदृष्टं इन्द्रसृष्टं इन्द्रजुष्टं इन्द्रदत्तं इति वा' इति पाणिनिः (५. २. ९३.) । अत्र लिङ्गं दृष्टं इत्यादीनां विकल्प उक्तः, 'अत्र वा-शब्दः प्रत्येकमभि-सम्बध्यमानः विकल्पानां खातन्यं दर्भयति' इति वृत्तिकारोक्तं सरणीयम् । एवं सर्वेन न्द्रियसार्वभौपसेन्द्रसा साहाय्यमन्तरेण वायुर्वधाभागं सोममादातुं न प्रभवेदित्यार्वोऽयं आशयः । मनोवलवर्ज प्राणवृत्तिर्न साध्वीति सर्वेषां अनुभवसिद्धम् । एवं हि, अप्र द्वितीयत्चस विनियोगे ऐन्द्रवायवप्रहे त्रयो भागा वायोरिन्द्रस्वैको भागः 'तुरीय-मागिन्द्रोऽभवत् त्रिभाग्वायुः? (पे. मा. म. ९, खं. १) इति ऐतरेथिणः समामनन्ति । वायौन रिन्द्रः सारथिरित्यप्युक्तं ब्राह्मणे 'नियुताँ इन्द्रसारथिः' । एतेन इन्द्रानुग्राह्ममनोपलस नेतृतरूपं उपकारकतं शारीरकनाडीगतमाणबलस सोमभागभूयस्तं च घोतिते ॥

दितीयत्चे ऐन्द्रवायवे प्रथमां ऋचमाइ-

इन्द्रेवायू हमे सुता उपप्रयोभिरागंतम् । इन्देवो वामुशन्ति हि ॥शा इन्द्रेवायू इति हमे सुताः उप प्रयःऽभिः आ गृतम् । इन्देवः ब्राम् डुशन्ति हि ॥

हे इन्द्रवायू! इसे सोमाः सुताः अभिषुताः । प्रयोभिः शीणिय-हिभः (वस्तुभिः सह) उपागतम् उपागच्छतम् । हि यसाद् इन्द्रवः छेदन-कराः (सुखपदाः सोमाः) वां युवां [इन्द्रं वायुं च] उरान्ति कामयन्ते ॥

'प्रयोभिः अनैः असम्यं दातन्यैः सह' इति सायणः । प्रयः प्रीणियत् प्रीन्धातोर्निष्पन्नतात् । यत् प्रीणयति यजमानं तत् प्रयः । अत एव इन्द्र-वायुगतानि यानि कानि वा भवन्तु 'प्रयांमि' प्रीगियतृणि वस्तुनि वभवानि वा, तैः सह उपा-गच्छतम् इति असाभिव्याख्यातम् ॥

ऐन्द्रवायवे रुचे द्वितीयाम्चमाह-वायुविन्द्रेश्च चेतथः सुतानां वाजिनीवस् । तावायात्मुपेद्रवत् ॥५॥ वायो इति इन्द्रेः च चेत्रथः सुतानां वाजिनीवस् इति वाजिनीऽवस् तो आ यात्म उपं द्ववत् ॥

हे वायो तं इन्द्रश्च उभाविष सुत्रानाम् अभिषुतान् सोमान् [द्वितीयार्थे पष्टी] चेतथः जानीयः । वाजिनीवस् सन्यसमृद्धिसम्पन्नौ तौ धुवां द्रवत् क्षिपं उपायातम् उपागच्छतम् ॥

वाजिनीवस्— वाजिनी यागिक्रियासन्तितः तत्र वसतः इन्द्र-त्राय् इति कर्मठ-व्याख्यानम् । अत्रं, वलं, युद्धं, वेगः इति वहुधा याजपदार्थः कथ्यते सायणेन । अत्र वाजोऽद्धं, तद् अस्यां हिवस्यन्त्रतात्रित्ति इति वाजिनी, तत्र वसत इत्युक्तम् । असदीयौँ वाजपदार्थस्तु सर्वत्र एकरूपः, समृद्धिः पूर्णता वा यत्र वलस्य अन्नादेवी अन्तर्भावेऽ द्वीकारक्षमेऽपि सङ्केतरूपतं ग्राह्मम् । वसुपदं धनवाचकं सर्वत्र सन्तं द्रव्यं इति गृद्यतेऽ स्माभिः । वाजस्येव वसोरिप नैकोऽर्थः सायणीयः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे तृतीयो वर्गः

ऐन्द्रवायवे हचे हतीयामृचमाह-

वाय्विन्द्रेश्च सुन्वत आयोत्सुपं निष्कृतम् । मुक्षिवर्रेत्था धिया नेरा ॥६॥ वायो इति इन्द्रेः च सुन्वतः आ यात्म् उपं निःऽकृतम् मुक्षु इत्था धिया नरा ॥

वायो इन्द्रश्च उमौ युवां सुन्वतः सोमाभिषवं क्रवेतः [यजमानस] नि-इक्तम् निश्शेषेण साधितं (युष्मदर्थे देयं वस्तु उद्दिश्य) मश्चु शीधं इत्था इत्यं [असदान-परिग्रहक्षमया सिद्धया] सत्यया वा धिया युद्ध्या (धारणात्मिक्या प्रभ्या) युक्तौ आयातम् आगच्छतम् । नरा नरौ नेतारौ हे देवौ इति सम्योधनम् ॥

इत्था- इत्थं सत्यमिति वा यथासम्भवं अधी ग्राह्यः । उभयथाऽपि वेदे प्रयोग-दर्शनात् । निष्कृतं- संस्कृतं सोमं इत्याह सायणः । वेद्यारूपप्रदेशमिति स्कन्दस्वामी । निक्शेपेण सम्पादितं किमिप सोमाभिषवकितिमिति वयम् । इदं चास्य त्वस्य तात्पर्य-पर्यालोचनया स्पष्टं भवेदिति त्रुमः समासत इन्द्र-वायुप्रसादवैभवम् ॥

प्रथमं सोमाः सुताः इन्द्रं वायुं च कामयन्ते, तसात्, ततः प्रवहन्तं सोमरमं चेततोः तयोरागतयोः वाय्विन्द्रयोः क्षिप्रं तछामः प्राधितः । प्राणमनसोरधीश्वरौ हि वाय्विन्द्रौ । अनेन सोमपदवान्य-अमृतानन्दरसः ऊर्ध्वदेशात्प्रवहन् प्राणवलपूरिते नाडीचक्रे सन्व-समुद्धे मनसि च लन्धान्तरो भवतीत्युक्तम् । अत एव समृद्धिसम्पदं घोतियतुं वाजिनीम् सस्द इत्युक्तम् । अध तसिन् रसे प्राण-मनसोः पवमाने सित कोऽपि अपूर्वो व्यापारः फलितो भवति, यस्मात् मन्धे अमृतचिद्धिलासः प्रारमते । इदं च फलितं कर्म निक्शेषेण सम्यादितं 'निष्कृतम्' इत्युक्तम् । अस्य कर्षणः सम्पूरणे वाय्विन्द्राम्यां भागहराम्यां मान्यम् । तस्मात् तिव्वर्ततेनार्थमा सिद्धमा थिया युक्तो उमावपि आगमनार्थं प्राधितौ । धीः युद्धिरिति सामान्येनावोचाम । वस्तुतस्तु तस्याः स्थानं इन्द्रियात्मनो युक्तायुक्ति-विचारशीलस्य वा मनस ऊर्ध्व 'ऋतवितः' अधस्ताच, एवसुमयोर्मध्यमिति चोष्पम् । अस्य प्रयोजनं नृतीयनुचार्यविचारे विद्यदं स्थात् ॥

व्तीयव्चे मैत्रावरुषे प्रथमामृचमार्-

मित्रं हुवे पूतदेशं वर्रणं च रिशादेसम् । धियं घृताचीं सार्धन्ता ॥॥। मित्रम् हुवे पूतऽदेक्षम् वर्रणं च रिशादेसम् धिर्यम् घृताचींम् सार्धन्ता ॥

पूतदक्षम् पिवतं धीकौशलं यस तं मित्रं हुवे आह्वयामि रिशादसम् हिंसकानां अत्तारं मक्षकं (विनाशनिमत्यर्थः) वरुणं च [हुवे आह्वयामि] कथंभ्तौ तौ मित्रावरुणौ१ चृताचीम् घृतं दीसि अश्वति प्रामोतीति घृताची तां दीसां धिर्यं घारणावतीं चुद्धि साधन्ता साधयन्तौ निष्पादयन्तौ ॥

दक्षपदं सर्वत्र वलार्थे वर्तते, तथैव सायणो व्याचष्टे । अपि तु वहुत्रयोगस्यल-परिशोधनेन धीकौशलरूपं वलिमिति वक्तव्यम् । वलस्य वैविष्यमङ्गीकृत्य साध्वसाधु-सत्यासत्यादि-विवेचनपरां तन्वनिर्णायिकां प्रज्ञां दक्षपदवाच्यां ज्ञूमः । अत एव धी-कौशलं इति सामान्येन दक्षपदार्थो दत्तः । महीधरो ज्ञानेन्द्रियकौशलं दक्षपदार्थमाह । अन्ये पुनर्नव्याश्च अत्र विप्रतिपद्माः । पुरत्नात् पुनर्विचारियष्यामः अस्य सक्तस्य अन्तिमची व्याख्यानावसरे ॥

घृताचीम् - धीविशेषणम् । जिघर्तिर्जुहोत्यादिः क्षरणे दीप्तौ च । 'जिपम्पेपिं हिवपा घृतेन' इत्यादिः दीह्यथे मन्त्रवर्णेषु प्रयोगो लक्षणीयः । दीप्तां अत एव प्रकंशिक्यानां धियं इति विशेषणं उपपद्यते । क्षरणे प्रस्तवणे च वर्तते । अत एव घृतं सर्पि- विचकं लोके । वेदे तु 'दीप्तिमत्' घृतम् । क्षरमंहितायां अत्रेव प्रथमं 'घृताची' इति घृतपदं धीविशेषणतया प्रयुक्तम् । इदं च वेदरहस्यार्थोद्धाटन-प्रधानानां सङ्केतपदानां एकम्, कवि-क्रतु-भद्र- दक्ष-क्रतादिपदानीव यौगिकत्यमजहत् सर्वत्र नियतेऽथे प्रयुक्तं मन्त्रेषु । अस स्चस्य तात्पर्य प्ररस्तात् पर्यालोचयामः ॥

मैत्रावरुणे त्चे द्वितीयामृचमाह-

ऋतेने मित्रावरुणावृतावृधावृतस्पृशा । कर्तुं वृहन्तंमाशाथे ॥८॥ ऋतेने मित्रावरुणो ऋतऽवृधो ऋतऽस्पृशा कर्तुम् वृहन्तंम् आशाथे ॥

ऋतेन सत्येन (सत्येनैव साधनेन) हे मित्रावरुणी मित्रो वरुणश्र [उम्मै युवां] न्बृहन्तम् महान्तं ऋतुम् प्राइं दृढसङ्कर्षं [कर्मसाधकं इच्छावलमित्यर्थः] आशार्थे श्रानशाथे [न्याप्तवन्तौ, प्राप्तौ उपभोगायेत्यर्थः] कीदशौ मित्रावरुणौ? ऋतावृधो ऋतस्य सत्यस्य वर्धयितारौ, पुनः कौ? ऋतस्पृशा ऋतं सत्यं स्पृशन्तौ ॥

ऋतं सत्यं सत्यधर्मो वा भवित सर्वत्र वेदे । वेदगृदार्थाविष्कारायोपयुक्तानां पदानां इदमाधं वक्तव्यम् । ऋतं यजमाने वर्षयन्तौ मित्रावरुणौ 'ऋताष्ट्रधौ' । खमान्वतः सिद्धस्तयोः सत्यस्पर्धः 'ऋतस्प्रधौ' । तथा सत्यवर्धनकर्मणः सत्यमेव साधनं भवित तयोः । अत एव करणे तृतीया प्रयुक्ता 'ऋतेन' । तादशब्यापारस्य तयोः प्राह्मकर्मण स्थादघ्यवसायः । अत एव 'ऋतुं आशाये' इत्युक्तम् । यहिः, ऋतुर्थइ इति प्रसिद्धम् । तिर्ह बाह्येड्यं, अञ्चवहुलं महान्तं 'बृहन्तम्' अङ्गिथोपाङ्गिथ अतिप्रौढं यहं मोक्तं यज्ञदेशं प्राप्तौ यज्ञस्रजौ मित्रावरुणौ इति तात्पर्य प्राहुः । असत्पक्षे तु, अन्वर्यक्रने समार्थ्यं, कविक्रतौ समिद्धे भगवत्यन्तव्यंत्रने, प्रसादितयोरिन्द्रवाध्योरनु- प्रह्वरत्तात्त् सोमाभिषवसामध्यं प्राप्ते च मनस्सारथौ मुख्यप्राणे, मित्रावरुणौ उक्तगुण- विशिष्टो क्रतवर्धनौ विपुलं विशालं या क्रतवद् बृहज्जूतं क्रतुपद्वाच्यं कर्मसाधकं अध्य- वसायवलं प्राप्तौ भुझात इति प्राह्म ॥

मैत्रावरुणे त्चे त्तीयाम्चमाह-

क्वी नों मित्रावर्रणा तुविजाता उंक्क्षयां । दक्षं दधाते अपर्रम् ॥९॥ क्वी इति नः मित्रावर्रणा तुविज्ञातो उ्कक्षयां । दक्षम् द्धाते इति अपर्रम् । दक्षम् द्धाते इति अपर्रम् ॥

क्वी मेघाविनौ (अतीन्द्रियार्थदर्शिनौ) तुविज्ञाती बहुप बहुघा वा प्राप्त-जन्मानौ उरुक्षया उरुष्ठयौ विशालनिवासौ (एवंभूतौ) मित्रावरुणा मित्रावरुणौ देवौ नः असाकं अपसम् कर्मवत् (कर्मसाधकं, क्रियानिन्पादकमिति यावत्) दक्षम् विवेचनात्मकं धीकौशलं द्धाते धारयेते ॥

कवी— नेदं मेधाविसामान्यवाचकं वेदे, दृष्टिसम्पत्ति द्योतयति । कान्द्रदर्शी, अती-न्द्रियार्थदर्शीति वा व्याख्यातम् । तुविजातौ— तुविपदं वेदे वलवाचकम् । वर्तं सैनार्थे यथा बहुतं द्योतयति तथा तुविपदमपि बहुर्थकम् । बहुनामसु पठितं च । बहुनाश्चपकारकताद् बहुधा जात इति सामणन्याख्या । यजमाने देवाः खरूपतो च्या-पारतश्च बहुधः खात्मानमाविष्कुर्वन्ति, तेषामाविष्कार एव तेषां जन्म, तसाद् बहुधा जात इति वयम् । उरु बहुनामसु पठितिमिति हेतोः 'उरुक्षया' बहुनिवासौ इति सायणः । उरु विस्तृतं अत एव विद्यालं विपुलं वा वेदे । तसाद् वित्तते बृहति निवासौ ऽनयोरिति ग्राध्म् । 'दक्षं' बलं 'अपसं' कर्म च द्धाते मित्रावरुणाविति चकाराष्या-हारेणोमयं च सग्जुचितं सायणन्याख्याने । नावसरोऽष्याहारस्य । 'अपसम्' इति दक्षविशेषणम् । न चेदिदं विशेषणममविष्यत् अपि सिह सच्चवाचि, तदा आद्युदात्तं अपिठष्यत । नेदमाद्युदाचम् । नतु विशेषणं चेत् विशेष्यनिग्नं वाच्यलिङ्गं स्यात्, अपदश्चदस्तु न तथेति चेत्, मत्वर्यलक्षणया व्याख्यातपूर्वं 'रिव यशसं' इत्यादिकिमव 'अपित दक्षम्' इति बोष्यम् । अन्यथा च अपदश्चदो वेदे वाच्यलिङ्गत्तया प्रयुज्यत् इत्यवधेयम् । अपि च वेदे सक्वनामान्यपि ,यौगिकार्थप्रावच्यं व्यञ्ज्यितं गुणवाचकतं दघते । 'गोतमः' 'अङ्गिरस्तमः' 'इन्द्रतमः' 'अपस्तमा' इत्यादिः प्रयोगः साधारणो वेदे ।

'अयं देवानामपसामपस्तमः' (१-१६०-४) अप इति कर्मनाम । तेन तद्वान् रुक्ष्यते । कर्मवतां मध्ये प्रकृष्टकर्मा इति सा. व्या. । 'अपसामपस्तमा' (६-६१-१३) वेगवतीनां वेगवत्तमा— सा. व्या. । (१० ७५-७) कर्मवतीनां मध्ये वेगास्यकर्मवती— सा. व्या. । (१०-५३-९) शोमनकर्मवतां मध्ये अतिशयेन शोमनकर्मा । (१०-११५-२) अपस्वितमः कर्म- बत्तमः मसर्थो स्तरः— सा. व्या. ॥

दक्षम् प्राग्व्याख्यातम् । फलवत्कर्मसाधकं दक्षपदवाच्य-विवेचनात्मकधीकौश्चलं दभाते मित्रावरुणो । प्राक् प्तदक्षपदार्थ-प्रतिपादनावसरे दक्षपदं सामान्येन वलनामसु पिठतमपि तस्य धीवैशिष्टपश्चपपादितम् । अस्यामृचि मित्रावरुणो सुसङ्गतौ क्रियाकौश्चल-विश्चिष्टं विवेचनात्मकद्द्यानकौश्चलं धारयमाणावित्युक्तम् । अनेन युक्तयोमित्रावरुणयोः आयत्तं किमपि कर्मविशिष्टं ज्ञानमित्युक्तं भवति । 'प्तदक्षं' मित्रं 'रिशादसं' वरुणं इति उक्तेश्च प्रकारान्तरेणेदशुक्तं ग्राह्मम् । किमिदं कर्म ज्ञानं वा? कौ नाम मित्रावरुणो शका वा तयोः प्रसक्तिः श्रमः—

धक्तेऽसिन् प्रथमस्य त्वस्य सोमाभिषवे प्राणसभाहो विषयः, यदर्भे वायुरेक एव पृथक् स्तुतः । ततः परं यजमाने मानव ऋतिचिद्रिलासाय मनोमयभू-परिष्कारः प्रस्तुतः, यदर्थे थिया युक्तो इन्द्र-वाय् आगमनाय प्राथितौ । अस स्कान्तत्वस्य विषयस्तु, . ऋतस न्यापारो मनोमयसच्चे साधनीय इति; येन धीः सम्यक् साधिता स्वात् कर्म चं विपुलं भवेत् । एतत्कृते मित्रावरुणावाहृतौ । इमौ च, मित्रो वरुणोऽर्यमा भग इति' चतुर्णा एकसदनानां (१-१६६-२) न्यूहभूतानां मध्ये प्रसिद्धौ द्वन्द्वभूतौ । तादृशीं प्रदीर्धा धियं साधियतुं प्रभू इमौ 'घृताचीं धियं साधन्ता' इति प्रथमभ्रक्तम् ॥

अत्रेदमवधेयम् । सक्तमञ्जेष्त्रियं ऋषीणां शैली लक्ष्यते, यत् कमिष विषयं प्रतिपाद्य अन्यस्य क्रमणे पूर्वोक्तं किमिष मुख्यं पदं प्रनः प्रयुज्य उत्तरत्र तदनुरणनेन साधनेन पूर्वोत्तरयोः सम्बन्धं व्यञ्जयन्ति मञ्जकतः । एवं कथितपदस्य प्रनः कथनं सप्रयोजनं भवति । प्रायः सर्वेपामृषीणां समाना रीतिरियम् । इह धीपदं बन्धकं उभयोः । 'थिया नरा' 'धियं साधन्ता' इति पुनः प्रयुक्तमवधार्यम् ॥

अय धीपदं विचार्यम् । यद्यपि मितर्जुद्धिवाचको धीपर्यायो वा भवित साधार्णाव्यवहारे, तथाऽपि वेदे मतेधियश्च भेदो वोध्यः । मितर्मननं सामान्ययुद्धिमनसो चित्रवस्या वा भवित, रोपावेगादिमावमि कचित् प्रतिपादयित मन्युग्रव्दवत् । धीस्तु धारणावती पद्या, धिया धीष्टुत्तिश्च आक्षित्यते । अनया सह आगमनाय इन्द्र-वापू पूर्व प्राधितो । अधुना तु, ऋतचित्सम्पर्क तह्ववहाराय सा धीः साधिता समृद्धा पदीप्ता च विधातव्या । तत्कृते मित्रावरुणो स्तुत्या आहृतो । उक्तलक्षणे धीक्षेत्रे ऋतचित्रवर्णापास्य विग्रुद्धप्रतिफलनस्य वा प्रतिवन्धकद्वयं वतते । तत्रकं ऋतावत्ता साध्यसध्विवेचनमालिन्यम्, येन सत्यसम्बद्धियव्याकृलतापितः । अन्यनु, बहृनि कारणानि सम्भूय धियः सत्यसम्बद्धमम्युद्धं प्रतिरुप्य धीष्ट्यतीनां परस्परसाधुयोगिविधातकं वैपम्यमापाद्य धियो दारिष्यं तह्नतप्रतीनां वैतथ्यं च विद्धते । अतः सकलिविधक्तुप्रवंसिनः सर्वमान्यत्य तिष्ठतो वरुणस्य प्रसादात्यारिशुद्धविधिनः पापान् अन्तयति । अतो 'रिशादसं' वरुणं इत्यक्तम् । वरुण इव मित्रश्च ऋतव्योतिःशक्यान्त्यान्त्यत्यते । अतो 'रिशादसं' वरुणं इत्यक्तम् । वरुण इव मित्रश्च ऋतव्योतिःशक्यान्तमा चरुणसाधितनैर्मस्यिभवेन साधुयोग-सौक्य-सौहार्द-साम्यादिव्यवसां धियः सम्पाद्यन् मानुषे ऋतानन्दिधानाय प्रभवति ॥

एवं युक्तौ देवावुभौ ऋतेन साधनेन ऋतं वर्धयन्तौ मानुषे ऋतसम्पर्क धनः । धहन्तं ऋतुमस्मामु भुझाते । 'बृहन्' महान् वित्ततो विपुलो वा भूमा, 'ऋतुः' अमोधोऽ ष्यवसायः कर्ममाक् । स द्यावश्यको भवति प्राप्तव्यसिद्धये । ज्योतिः शक्तिश्रेति द्वपितं अपेक्षणीयं मवति चेदपींणामन्तर्यज्ञने । ऋतस्य ज्योतिच्यापाराद् धीदींशा मवति (घृताचीप) । ऋतस्य शक्तिच्यापाराद् अध्ययमायोऽविफलो वृहन् भवति [ऋतुं घृहन्तम्] । ऋतस्य विभवेषु स्वयमाविष्कुर्वत्यु कर्मवती कर्मणि प्रयृत्ता विवेचनात्मिका घीः स्थिरीकृता धारिता मगति [दक्षं दधाते अपसम्] । पूता विवेचिका निर्णायिका वा घीः ऋतान्नुरोधेन कर्मण प्रवतेते, ऋतस्य शक्तिविशेषः सञ्जायते, इन्द्रवायुविहितं कर्म सम्यक् साध्यति । तसान् 'ऋतोः' 'धिय' अ मालिन्यच्याकृलतादेविमोक्षः । इममर्थं अन्यत्र बहूनि मैत्रावरुणस्कानि समर्थयन्ति । विस्तरिभया नोदाहियन्ते । 'मित्रं वयं हवामहे वरुणं सोमपीतये । जङ्गाना पूतदक्षसा ॥ ऋतेन याष्ट्रताष्ट्रधा ऋतस्य ज्योतिष-स्पती । ता मित्रावरुणा द्ववे' इति निद्रश्चनमेकं मेधातिथेः (१०३६०४५) ॥

इदं च गोध्यम् । अत्रप्ताप्तिर्निःश्रेयसलामश्च यद्गस्य फलम्, तच, अप्नेविशिष्टं साध्यं कर्मेति प्रथमे अप्निद्धक्ते सक्ष्मशः स्चितम् । द्वितीये सक्ते, सोमाभिषवे वाय्वि-न्द्राभ्यां साधनीयं पूर्वाङ्गं कर्म, ततः परं मित्रावरुणयोः कार्यम्, येन अत्तवर्धनेन पवमानानन्दवलेन द्वारा च मानुषस्य साधारण-मनोमयसन्वसन्नाहनं च प्रतिपादितानि ।

ऋग्वेदे सर्वत्र ऋषीणामन्तर्यागे द्विधा प्रयत्नः ऋषमाणो लक्ष्यते । तत्रैकः, मानुषय ग्ररीरे मनसि च परिपाकः, येन प्राप्तव्यमुद्दिश्य तयोः सन्नाहनं भवति । अन्यस्तु, ऋतस्य सोमपदवाच्य-तदानन्दस्य चाधिगमः, येन मानुषे अमृतस्ररूपस्य परदैवतस्य कार्यपरिपूरणं भवति ॥

### इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्थो वर्गः

प्रथमानुवाकस्य तृतीयं द्वादशर्चे स्कम्, तत्र चतारस्तृचाः । प्रथमशस्य देवताः प्रागुक्ताः । अश्विनेत्यादिः प्रथमस्तृच अश्विनः ॥ अश्विना यज्वेरीरिपो द्वेरपाणी शुभेस्पती । पुरुभुजा चन्त्यतेम् ॥ १॥ अश्विना यज्वेरीः इषः द्वेत्पाणी इति द्वेत्रपाणी शुभेः पृती इति पुरुभुजा चन्त्रस्यतेम् ॥ प्रशिक्षा चन्त्रस्यतेम् ॥

अश्विना हे अधिनौ युड्वरीः यागनिष्पादिकाः इषः प्रेरणात्मिकाः शक्तीः चनस्यतम् भुझाथाम् । अधिनोस्नीणि विशेषणानि । द्ववरपाणी क्षिप्रगपादौ

# शुभस्पती शुभस पालको पुरुभुजा बह्पमोकारी ॥

इयः अञ्चानि [प्रायश्वः कर्मठण्याख्यानम्] तथा चनः असं इति च । तदनुसारि द्रवत्पाण्यादीनां तात्पर्यम् । प्रेरणार्थाद् धातोरपि निष्पन्नसात् प्रेरणवेगार्थे परिप्रायः ॥

चनखतम्- असमि भोग्यं भवति, तस्मादन्तरर्थे चनः मोग्यं, इच्छतम् उप-भुञ्जायां इति प्राह्मम् ॥

द्रवत्पाणी— बौचित्यात् पाण्युपलक्षितः पादो बोष्यः । अन्यत्र (२, ३१, २) 'पाण्युपलक्षितैः पादैः' इति सायणोऽप्याह ।

श्चमस्पती— दीप्तौ मोगक्षमे शोभार्थे श्चमे च वर्तते शुमधातुः। अत्र द्वितीयोऽर्थे उपपन्नः 'पुरुभुजा' 'चनखतम्' इति पदद्वयेऽपि मोगार्थकश्चन्दश्चनणात् ॥

सामान्येनायं मन्नार्थो भवति हुतगतिकौ मोगाधीश्वरौ बहुमोगसमर्थी अश्वा-धिरूदौ देवावश्विनौ सम्बोधितौ, ताम्यां यजननिष्यति-निमित्तभूताः प्रेरियतीः याग-सम्बन्धिनीः शक्तीराक्रम्य अधिष्ठाय वा सामोदं मान्यम् इति । विशेषः पुरस्ताद् विचार्यते तृत्रसान्ते ॥

अश्विना पुरुदंससा नरा शवीरया धिया । धिष्ण्या वर्नतं गिरेः ॥२॥ अश्विना पुरुदंससा नरो शवीरया धिया धिष्ण्यो वर्नतम् गिरेः ॥

अश्विना हे अधिनी अधारुढी की दशी? पुरुद्ंससा बहुकर्माणी विहुविधकियानिष्पादकी नरा नरी नेतारी पुरुषी [बिलनी देवी] युवा निरः वाचः [असदीयाः स्रोत्रवाचः] वनतम् सम्भजतम् [तासुरमध्वम् । धिष्णया हे धारियतारी
[धियां सन्ती]। तयोः कया निमिचभ्तया गिरां सम्मजनं स्थात्? श्वीरया धिया स्फुरद्रस्थ्रभ्यस्य धारणात्मिकया पुद्धाः ॥

पुरुदंससा— आधर्यभ्वविविधकर्माणी इत्येके व्याख्यातारः । पुरु बहु, दंसः कर्म, एताविधविवादम् । आधर्यभ्वेति विशेषणीपादानं व्याख्यानमात्रम्, न पदार्थः । नात्र दोषः ॥

नरा- नृपदं यत राचकं वेदे । यथा नृम्णस् । नृणां नृतमः । यतवस्वादेष

मरो नेतार इति न्यारूपानं साधु स्थात् । नराः पुरुषाः माञ्चषा देवाश्च वेदे । श्लीन देवतास्तु पणाः ॥

श्वीरया- बहुधा निर्वचनमाहुः। ऋब इति स्फ्ररद्वलम्, तसाद् ईरन्प्रत्ययः। धियो विशेषणं असदिभिमतम् ॥

धिष्ण्या— अत्रापि बहुनि निर्वेषनानि । धिषणा धिष्णा तत्र मबौ धिष्ण्यौ इति चेत् 'शवीरया धिया' इत्यनेन खादर्थसङ्गतिः ॥

अयं साधारणोऽर्थः हे अश्वारूदो विविधकार्यसाधको वलवन्तो देवौ धिया धियमाणो धारियतारी, धुवां स्फुरद्रलसाधनीय-अप्रतिहतप्रसरमा घुद्या अस्पदीय-स्तोत्रवाक्षु मोदष्वम् इति ॥

दस्री युवाकेवः सुता नासेत्या वृक्तवेहिंपः । आ यति रुद्रवर्तनी ॥३॥ दस्री युवाकेवः सुताः नासेत्या वृक्तऽवेहिंपः आ युःतम् रुद्<u>रवर्तनी</u> इति रुद्रऽवर्तनी ॥

द्स्रा कर्मनिष्पादकौ नासत्या हुतगमनशीलौ हे अधिनौ वृक्तवर्हिपः पृक्तं वर्षितं (मनुपयुक्तैः वर्जनीयैरपावनैर्वा वस्तुमिरिति शेषः) बहिः आस्तीर्ण येन तस्य यजमानस्य मम युवाकवः बलिनः सोमाः सुताः । हे रुद्रवर्तनी रुद्रः गतिषेगेन भीषणः वर्तिनः मार्गः ययोस्तौ युवां आयासम् आगच्छतम् ॥

दसा— उपक्षगार्थाद् दस्यवेषीतोः किषद्, दर्शनार्थाद् दंशनार्थादा दंसवेदस्तिर्वा किषद् दस्र-दस्मपदयोनिष्पत्ति आह सायणः । वस्माद् दर्शनीयोपक्षपित्राद्ययः नैकः प्रोक्तः । अपरोक्तार्थे गृहीतं दस्नपदं दंसवत् कर्मसम्बन्धिलं द्योवयेत् । यथा 'पुरुदंससा' इत्यत्र कर्मेव प्रतिपादितम्, न तु उपक्षय-दर्शनीयादिकम् । वयेद्दापि । तसाद् दस्रो कर्मणां निष्पादको इति वयम् ॥

युवाकवः - युवां कामयन्ते, मिश्रणार्थाद् यातिनिष्पन्नतात् मिश्रणं कामयन्ते, इति चान्यत्र सायणः । 'युवावते यौवनवता विलना' इति (१०९२० १०) सायण्यम्या । अत्रापि युवशन्दलक्षितं वीर्ष, तच्छालिनः सोमा ग्राधाः । नासत्या - न असत्यो सत्यो यवित पूर्वे । इदं न साधु लक्ष्यते । वेदे देवतानाम्नामेकैकमपि तत्तदेवताधर्म-गुण-

खरूपान्यतमबोधकं भवति । अधिनोः नासत्याविति नञ्द्रयेन संत्यलहरीकरणे किं प्रयोजनम् १ यथा मित्रावरुणादीनां ऋतसम्बन्धो वैशिष्ट्यं घोतयति तथां अधिनोर्ने । नासत्यश्चदोऽधिनोरेव नाम । तसात् किमपि वैशिष्ट्यप्रतिपादकं स्वात् । तच नसते- गित्यर्थाचिरुक्तं भवति । 'द्रवत्पाणी' 'रुद्रवर्तनी' अधिनौ अधारूदौ द्रुवणविप्रसिद्धौ । तसायुक्तमस्तदुकं निर्वचनम् ॥

वृक्तविष्टः— अपि परितः (वेषां सोमार्थं वा) छिन्नमूलानां दर्भाणां आसारणं फूतम् । तसाद् पेषां सोमानां विद्धः आसीर्णं वृक्तं मृलवितं ते सुताः (सोमाः) इति प्रथमावहुवचनम् इति सायणप्रभृतयः । पष्ट्येकवचनान्तं अध्यादृतस्य यजमानस्य विशेष्णिम् पणमुक्तमसाभिः । एवं स्थूलार्थस्य दर्भोषयोगिनो न धतिः । अन्तरर्थे विद्धः यजने देवानामागमनस्यानसम्बद्धनम् ॥

. रुद्रवर्तनी- 'रुद्रसेव मार्गो ययोखी' इति प्राश्वः । रक्तवर्णे हे अश्विनीनधत्रे इति नव्यानामेकेषां करूपना । गतिवेगस्य भीषणसात् मार्गो रुद्रोडनयोरिति वयम् ॥

कर्मनिर्वर्तनपट्ट द्वतगमनौ वेगभीपणमागौं हे अधिनौ! वेद्यां आसनं सिद्धं छतं मया, इमे वीर्षशालिनः सोमा अभिषुताः, तान् उपभोक्तं आगच्छतम् इति ऋषिर्वृते ॥

अथास त्चस तात्पर्यावगाइने अधिनाविषक्तत्येदं वक्तव्यम् । काऽपि भवतं त्योः कथा पुराणेषु प्रथिता, तायुद्दिश्य नव्येः कृता नक्षत्रात्मकत्वकल्पना मिध्या सत्या वा भवतु, प्राव्यया पाश्चात्यया वा आधिनखरूपनिर्णायिकया स्धूलदृष्ट्या नार्ति कार्यमसाकम् । अन्तर्यविषामवलम्ब्य अधिनोस्तन्तं प्रतिपितस्नां नो बाह्यार्थपक्षीयाभिप्रायपरीक्षाया नावसरः । अयेदमिधनोर्विवरणं भवति—

अधिना यमी अधारुदों । अधी बलोपलक्षकः, विशेषतः प्राणवलं प्राणानुगृहीतनाडीवलं प्राणमेव वा लक्षयत्यश्वः । तसाद्धः क्रियाशक्तिनिष्पादक्षस प्राणस्य
प्राणवलस्य वा सङ्कृतो भवति । यद्यपि सर्वेषां देवानां अतसम्बन्धिसादिः सामान्यधर्मो
लक्ष्यते, तयाऽप्यनयोवैशिष्टां सर्वेषां आधिनस्कानां परीक्षणेनाश्चम्यते । भोगशक्तिभूपिष्ठी, सौम्यं मधु पिवन्ती, तदिच्छन्ती, आरोग्यं रोगिणे यच्छन्ती मिपजी इति
महुद्र मन्नेष्ठ वर्णितां । विशेषतः पिधवत्, तथा मनोश्च वेगवन्तां । रोद्रोऽनयो
दश्यवेगः । दशा सर्वेद्रिता रयं तयोराहस्य याति प्रिया तयोर्पोषा । यद्यपि मया-पर्

वाच्य-परमसुखस भाविषत्रोस्तयोः क्रियामोगनिष्पादनमेव प्रधानं कर्म, तथाऽपि ऋत-शक्तिविशेषाविमौ मतिमत्तमकर्माणो । अखण्डसत्त्रलक्षक-समुद्रसमुत्यो ऋतसत्त्रं ऋत-षलं चाधिजग्मुषा धीवलविशेषेण परमजीवन-सम्मद-सम्पत्तीनां मनोमयतां सम्पाद्य दधाते, महते कर्मणे यद् अपेक्षितं प्रेरणयलं तद् विधत्तः, येन ज्योतिष्मता तमसस्पार्रं तारयतो नरं यजमानम् । इमौ नरं मतिभ्रवः सर्वा अतिक्रम्य खयं नावा तारयत इत्येवमर्थकानि स्कानि द्रष्टन्यानि ॥

निदर्शनाय मन्त्रभागाः केचन खल्पश इह भवन्ति-

'मनोजनसा प्रणा मद्द्युता.... अनसे पूर्वीभिः पुरुमोजसा' (४-२२-१६) 'आ नौ' अश्वानदिश्वना वर्तिर्यासिष्टं मधुपातमा नरा' (४-२१-१७) 'युत्रमत्यस्थाननक्षथो ...ससा' यद् बां निश्चगूर्ती भराति । नाजायेष्ट्रे मधुपानिषे च ॥' (१-१८०-२) 'मध्यः पिवन्ता छपसः सचेये' (१-१८०-१) 'अधि श्रिये दुहिता ध्र्यस्य रथं तस्यौ पुरुस्रजा शतोतिम्' (६-६६-५) 'युवोरुषा अनु श्रियं परिज्मनोरुपाचरत् । ऋता वनयो अकुभिः ॥' (१-१६-१) 'यदन्तरिक्षे पतथः पुरुस्रजा '(४-१०-६) 'उत्त त्या दैन्या भिपजा शं नः करतो अश्विना' (४-१८-८) 'उमा हि दस्रा भिपजा मयोभुनोभा दक्षस्य वचसो नभ्वथुः' (४-४६-१) 'एपो उपा अपूर्व्या न्युक्छित श्रिया दिनः । स्तुपे वामिश्वना चृहत् ॥' (१-४६-१) 'या दस्रा सिन्धुमातरा मनोतरा रयीणाम् । धिया देवा नमुनिदा ॥' (१-४६-२) 'या नः पीप-रदिश्वना न्योतिष्मती तमस्तिरः । तामस्मे रासाथामिषम् ॥' (१-४६-६) 'आ नो नावा मतीनां यातं पाराय गन्तवे । युझाथामिश्वना रथम् ॥' (१-४६-६) एताहरोः श्वतशो हत्रयमानैरन्येश्व मह्निर्वचारितरासिनं तन्वं असाभिरुक्तिवेधं सुगमं युक्तं च भवेदिन्त्यसंग्रयम् ॥

अत्र आश्विने त्वे, यहुमोगभूती आशुगतिकी अश्विनी यजनिष्पादिनीः प्रेरणअक्तीरुपमोक्तं प्रार्थिती (यज्वरीरिपः)। इमाथ सोममदनेमवजा इति बोष्यम्। तथा च
हेत्रुक्तः । चितेः अभिनवरूपाविष्कारसमर्था वाचः [गिरः] उद्गताः, यजनक्षेत्रं च
सिदं कृतम् (पृक्तवर्हिपः), वीर्यवक्तमाः सोमाथाभिषुताः (युवाकवः सुताः), तसाद्
अविनोर्गिरां सम्मजनायागमनमवद्यम् । कार्यसाधकधीरेयाभ्यां ताभ्यां धियां गिरः
स्थापिता तासां तद्रुपतामापाद्य तस्क्षीकारः साधनीयः [थिष्ण्या थिया वनतं गिरः) ।

कार्यसाधको तो सोमाभिषववलप्रेरितेन रोद्रवेगेन निष्कण्टकमार्गी आगण्छेताम् (रुद्र-धर्तनी)। अधाधिरूढाम्यामाम्यां प्रदेयं तु सर्वधा वलं, वीर्यम् । पाधिकशक्तिमोगे हि इतिसयोः । तदिदं तयोः साधनीयम्— वाक् सस्वसमृद्ध-धीखरूपसात्कर्तव्या, कर्मणः कार्यनिष्पादकसं सम्पाद्यम्, प्रयाणे क्षिप्रगमनं निर्वर्तनीयम्, क्रियादक्षता आश्रुता-इतीदं द्रयं अधिनोः शक्युष्ठासाक्षम्यम् ॥

एवं आध्यात्मिकार्यानुसारेण ऋषीणां भाषास सर्वत्र अर्थसाङ्गत्यम्, प्रसाद-निर्मरः, अभिप्रापाणामेकरूपता च स्पष्टं लक्ष्यन्ते । वाद्यार्थस्याख्यास्तु, वेदो गहनतम-झानगर्मित इति नाभिमन्यन्ते, चिरन्तनं ग्ढार्थविवरणपरं सम्प्रदायं ऐतिद्यं वा न रूधपन्ति, अत एव असङ्गतार्यान् मुचते, विविधाशयन्याकुल-न्यामोद्दपरिभ्त-मञ्चार्थ-विवरणधोरणीमबलम्न्य परमार्थपथात् पतिताः पण्डितानिष पातयन्ति न्यामोद्य ।।

दितीयम्कीयान्तिमत् इव अत्राप्यन्तिमे सारखते त्ये, अतस्य प्राप्तः, अतिचितेः अधिगम एव यद्मस फलिमिति स्पष्टतं लक्ष्यते । दितीयम्क इवेहापि प्राणवलात्मिकाः प्राणक्क्तयो देवताः प्राध्यन्ते । तत्राहृतो वायुः, येन प्राणभृतोऽधाः प्राणवलिकोषाः सम्भृत्योपकल्प्यन्ते । इह तु, अधिनावाहृती, याम्यामधाः प्राणक्कत्योऽधिरुषोप- सुन्यन्ते । दितीये वाय्वनुप्रहात् प्राणव्यापारात् अपिः मनोमयभुवं साधियतुं प्रवृत्तः । इहापि आधिनवलादिन्द्रवलावाप्तये प्रवर्तते । एवं सर्वत्र वेदे देवताव्यवस्या, भाषा- व्यवस्या, अर्थसाम्यं, इति सर्वं एकरीतिकं समझसं प्रप्पादं च भवति अन्तु पश्यतां चिन्तकानाम् ॥

रेन्द्रे हचे प्रथमामाह-

इन्द्रा यहि चित्रभानो सुता हमे त्वायवेः । अण्वीभिस्तनी पूतासेः ॥४॥ इन्द्रे आ याहि चित्रभानो इति चित्रभानो सुताः हमे खाऽयवेः अण्वीभिः तनी पूतासेः ॥

दे इन्द्र चित्रभानो बहुबिधरको (बहुप्रकारक-प्रमासमृद्धेस्पर्धः) सुताः अभि-इठाः, इसे सोमाः स्वायवः कां कामपमानाः (सत्कामा वर्तन्ते) । एते सोमाः अण्वीभिः अङ्गुलीमिः इति न्याख्यातारः (स्क्ष्माभिः शक्तिभिः) । तना विस्तृत्य पूताः शुद्धाः कृता इत्यर्थः ॥

'अण्वीमिः, तना' इति पदद्वयमेवात्र विचारियतव्यम् । इन्द्रपदार्थो यास्कोदाहृतनिर्वचनपाहुल्यात् अव्यवस्थितविकल्पलाच न विचार्यते । इन्द्रमिधकुत्य सारतः प्रागुक्तम् । चित्रपदार्थविवरणे व्याख्यानमेदोऽप्यिकिञ्चित्करः । 'अण्वी सक्ष्मा' 'तना
विस्तृतेन' इति सायणव्याख्यानं, अन्यत्र 'एप धिया याति अण्व्या' (९-१-१) 'यचिद्वि
द्यक्षता तना' (१-२६-६) इत्यादिस्थलेषु द्रष्टव्यम् । 'तना दशापवित्रम्' इति च सायणोऽ
न्यत्र बूते । इह स्कन्दस्तामी तमेवार्थमाह । अण्व्यः अङ्गलय इति निघण्डवलात्
सर्वे व्याख्यातार आहुः । अयं तेपामाश्यः— ऋतिजः सोमरसशोधनं कुर्वन्ति । तत्र
एकं साधनं इत्तः अङ्गलीभिः (अण्वीभिः) लक्षितः, अन्यत्तु विशोधनी भवति । तद्
दशापवित्रं तनापदेनोक्तम् । इत्तेन दशापवित्रमादाय शोधिताः सोमाः प्ता इति भावः ॥

अत्र पाषार्थ्यं सविमर्शे प्राह्मम् । आश्विनानुत्रहसम्पत्तेः परं ऐन्द्रं प्रसादमिन-काङ्कृति स्क्तद्रष्टा । प्राणवलसमृद्धेः शुद्धसन्यमनोमयं ऐन्द्रमनुप्रदं याचत इत्युक्तं भवति । अभिपुताः सोमाः इन्द्रं कामयन्ते । प्राणाश्चवलवेग-प्रचोदितानां सम्मद्भरप्रसराणां यथायथं साधुकर्मणे शुद्धसत्त्र-धीराज्यप्रदेशलामः आवश्यकः, वदर्थं इन्द्रः शखते । अशोधितानां सोमाभिषवानां आमोदरसक्षरणरूपाणां कथं इन्द्रभोग्यता युक्ता खात्? थतः सक्ष्माभिः धीशक्तिभिः (अण्वीभिः) वहिः प्रज्ञाधारे श्ररीरे वितत्या च (तना) शोधिताः (पूतासः) इत्युक्तम् । नतु, अणु-तन्निष्पन्न-अण्व्यादिपदानि स्क्ष्मवाचकानि भवन्तु, कथं सक्ष्मता धिय एवोच्यत इति चेत्, मन्त्रवर्ण एव प्रत्युत्तरमाह, सायणोड प्यवश इव गत्यन्तराभावात् 'अण्वी धीः' इत्यभ्युषगम्य व्याचष्टे । तथा हि 'तममृक्षन्त वाजिनमुपस्थे अदितेरिध । विप्रासी अण्व्या धिया' (९-२६-१) । अत्र सायणीयव्याख्यायां इदं दृश्यते— तं वाजिनं अश्वं अश्ववदाशुच्याप्तं (समृद्धं सीमं इति वक्तव्यव्) अदितेरुपस्थे अमृक्षन्त शोधितवन्तः । के १ विपासः मेधाविनः । केन साधनेन १ अण्व्या अङ्गल्या धिया प्रद्या स्तुत्या वा, अथवा ध्रम्मया धिया अङ्गुल्येति विशेष्य-विशेषणभाव:-इति । एप विकान्तः सोमः सक्ष्मया धिया द्वारा सम्यङ् निष्पादितं ऐन्द्रं द्युस्थानं ग्रन्छतीत्येव-मर्थकस्य मन्त्रस (९-१५-१) अघटनघटनापटीयसी सायणव्याख्या त्रुते 'एष सीमः 17

अङ्गुल्याऽभिषुतो धिया कर्मणा इन्द्रस्य निष्कृतं स्थानं दिवं प्रतिगच्छति ।....अङ्गुल्याऽ भिष्यमाणः सन् होमद्वारा अग्निनिष्पीडनद्वारा पात्रं वा गच्छति' इति! मञ्चवर्णस्तुः विस्पष्टमाह— 'धियमिच्छन् देवानां अमृतानां निवासस्थानं चृहत् (ऋतं सत्यं) प्रति-गच्छति, न तु पानपात्रं चमसं प्रति सोमः'—इति 'एव पुरु धियायते चृहते देवतात्ये । पत्रामृतास आसते' (९-१५-२) ॥

अन्ये च मन्नाः सन्ति नवममण्डले, यत्र अङ्गल्यर्थकः अण्वीश्वन्दः, कर्मार्थे धीशन्दो वा नोपपद्यते, विस्तरिभया नोदाहरामः । अथ चेद् अण्वीभिः अङ्गलीभिरेव भान्यं, ति ता न मानुष्यः, किं तु दिवो दुद्दितः सूर्याया अश्वनोः प्रियाया इति वक्तव्यम् । नेयमसाकं कल्पना । अत्रोपपत्ति प्रदर्शयामः । यमर्थे मनिस निषाय अधिमेशुन्छन्दाः 'अण्वीभिस्तना प्तासः' इत्याह सूक्ष्मशः गृढं वा गृहार्थमध्दर्शी, तमेव स्वयं नवममण्डले, प्रथमसक्ते विस्पष्टमाह (९-१-६-०)। अत्र 'सूर्यस्य दुद्दिता' 'अण्वीः' 'दश स्तरारः' 'योपणः' दुलोके तार्ये सोमं गृह्णन्तीति प्रत्यक्षवचनानि लक्षणीयानि भवन्ति । सोममधिकत्यालमेतावताऽत्र । त्वस्य प्रथमचों ऽस्योऽस्यामिकक्त उपपादितः । अथाव-शिष्टं अग्वदं सुगमार्थे भवति ॥

ऐन्द्रे तुचे द्वितीयामृचमाह-

इन्द्रायांहि धियेषितो विष्रेज्तः सुतार्वतः । उप ब्रह्माणि वाघतः ॥५॥ इन्द्रे आ याहि धिया इपितः विष्रेऽज्तः सुतऽर्वतः उपं ब्रह्माणि वाघतः॥

हे इन्द्र धिया मज्ञया [धारणात्मिकया] इचितः मेरितः, विश्रजूतः विशेण मेधाविना प्रदीप्तध्यानेन ज्तः प्रेरितः (प्ररो गन्तुमुघोजित इत्यर्थः)। एवंभृतः तं आयाहि आगच्छ। किमर्थम् सुतवतः सोमं अभिपुतवतः (मम) वाघतः स्तोतः [आंत्मार्थ-ध्यानानि वाचा आविष्कर्त्तमिच्छतो मम] ब्रह्माणि मन्नात्मकानि स्तोत्राणि उप उपेतुम् ॥

प्रथमं अमिषुताः सोमाः इन्द्रं कामयन्त इत्युक्तम् । तत इन्द्रः सोमं सुत्वत आत्मार्थघ्यानानि वाग्मिराविष्कृत्य स्तोतुः मन्त्रानङ्गीकर्तुं स्तूयतेऽस्थामृचि । अध प्रदीप्तया थिया तद्रलेनोपेतः भ्राजमानैरश्चेर्युक्त इन्द्रस्तान् ऋषेर्मश्चानुपग्च्छति । तमृषिः प्रार्थयते सुते सोमरसे सम्मद्भरं धर्तुं धारियतुं चेति तृतीयस्वामृचि प्रोच्यते ॥
ऐन्द्रे तृचे तृतीयामृचमाइ--

इन्द्रा यांहि तूर्तुजान् उप ब्रह्माणि हरिवः । सुते देधिष्व नुश्चनेः ॥६॥ इन्द्रं आ याहि तूर्तुजानः उर्व ब्रह्माणि हरिुखः सुते दुधिष्व नः चर्नः ॥

हे इन्द्र, हरिवः अश्वयुक्त, तृतुजानः अत्यन्तं सरमाणः सन् [अश्वयुक्तसात्] ब्रह्माणि मत्रात्त्रकानि स्तोत्राणि उप उपैतं आयाहि आगच्छ । सुते सोमे नः असदर्थ चनः सुख सम्मदं वा द्धिद्व धार्य ॥

पूर्व सोमाभिषवेण साधिते आनन्दश्वरणे, अधिम्पां प्राणमपस्ये प्राणावधृते नाडीचके च यो मदो वीर्यवान् कृतः स्थापितश्व, सोऽधुना इन्द्राधीनः कर्तव्यः, येन स शुभ्रधी दीप्ते द्युसाने पद रुज्धा चितेर्न च्युतः स्थात् । तसादिन्द्रं प्रज्ञायां आनन्द-धृत्ये प्रार्थितवानृषिः 'सते दिधष्व नश्चनः' इति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पञ्चमो वर्ग

त्तीये वैश्वदेवत्चे प्रथमामृचमाह-

ओमोसश्चर्षणीधृतो विश्वेदेवास आ गेत । दाश्वांसो द्वाशुर्षः सुतम् ॥७॥ ओमोसः चर्षणिऽधृतः विश्वे देवासः आ गत दाश्वांसेः दाशुर्षः सुतम् ॥

हे विश्वेदेवासः एतत्सज्ञकाः सर्वे देवाः, आगत आगच्छत । कीदशास्ते १ ओमासः अतितारः [वर्धयितारः] पुनः कीद्याः १ चर्षणिधृतः वर्षणीनां नराणां धारियतारः [चर्षणयः कृष्टय इव कर्मीयुक्ताः, न केवल मनुष्या इति बोष्यम् ) पुनः कीदशाः १ द्राशुपः दत्तवतो यजमानस सुतम् अभिप्रत सोमं द्राश्चांसः यथामागं विभन्य दातारः ॥

ओमासः— अवतेर्धातोर्निष्पनः शन्द इति निर्विनादम् । धासूनां बह्वर्थलाद् वर्धने च अव धातुर्वतेते । यदापीदं पदं सक्तदेव प्रयुक्त ऋवसंहितायां, तथाऽपि 'ओमानं' 'ऊमासः' 'ऊमाः' इत्यादयः शन्दाः प्रयुक्ता दृश्यन्ते । सायणस्तु प्रायशः रक्षणार्थोऽप्रधातुरिति कचित् अर्थान्तरमप्याह । तथा च 'ओमानं सुख्विश्चेषं (११४६) इत्याह । घात्वर्यमञ्जूबक्षेव 'ऊमासः अवितारः' (१-१६६-१) इत्याह । अन्यत्र 'ऊमाः' ऊमसंज्ञकाः पितरः' (३-९-८) इति च । प्राचीन-आर्यभाषाश्चाखीय-अवादिधालर्थ-परीक्षणाद् अवितः वर्धने पोषणे वा वर्तत इति शक्यं निर्णेतुम् । एवमेव अव-घाती-रूठिपरे 'ऊतिः' वर्षनं वृद्धिः इति क्तिन्प्रत्ययान्तं पदम् ॥

'चर्षणयः' मनुष्यनामसु पिठतिमिति हेतोर्मनुष्यसामान्यार्थे न ग्राह्मम् । पश्चविंशति-नामसु एकमिदम् । कारुः कीरिः कृष्टयः चर्षणयः इत्यादीनि तत्र तत्र पठितान्यपि अविशेषेण न कदाऽपि ग्राह्याणि ॥

दाश्वांसः - दाशृ दान इत्यसाक्षिणनम् । अत्रापि विशेषो बोष्यः । तत्त्रयुक्त-भागानुसारेण विभजनपूर्वकं दानमिति घात्वर्यो बोध्यः ॥

वैश्वदेवत्चे द्वितीयाम्चमाह-

विश्वेदेवासी अप्तुरः सुतमार्गन्त तूर्णयः । उसा ईव ससराणि ॥८॥ विश्वे देवासंः अप्रतुरंः सुतम् आ गुन्त तूर्णयः उसाः ईव खसराणि ॥

हे विश्वेदेवासः विश्वेदेवाः सुतम् असदीयं सोमं प्रति आगन्त आगच्छत । कीदशाः अपुरः? अपः तुतुरति, श्रुग्विकरणी लरयन्तीति अपुरः वृष्टि-प्रदाः (वृष्टिर्दिच्यानामभीष्टानामिति चोष्यम्) । पुनः कीद्याः ? तूर्णयः तरमाणाः अत्रोपमामाह - स्वसराणि गोष्ठानि उस्ताः इव गाव इव । उस्राः रक्षमयः स्वसराणि स्वावासस्यानानि अहानि यथेति केचन व्याख्यातारः ॥

अपुर:- वृष्टिप्रदाः । सर्वेऽपि देवाः वर्षितारः एव तेजो-बल-भोगादीनां, उदकसीव वर्षितारो देवा इति कथा शैशवी कल्पनोपहास्यतां याति । अपां तारियतारः, 'अन्तर्णीतण्यर्थस्य तरतेरपुरः' इति स्कन्दस्वामी । अर्थद्वयेऽपि अपां साङ्केतिकमर्थ गृहीयात् । तेन ऋचलात्पर्ये सुगमं भवति । तृचस्यान्ते प्रदर्शयिष्यामः । 'उसाः'-गोनाम रिमनाम च । एवं द्वयर्थशन्दप्रयोगः साधारणो वेदे । तत्रापि उपमायां ईदशा प्रयोगेण उपमानोपमेययोरभेदाध्यवसायद्वारा उपमेयार्थस्य उपमानपदार्थः सङ्केतह्य-वाद्यभाव इति व्यक्तो भवति । तथा खसराणि अहानि खपं सरित आदित्यः एपु, स्तः सूर्यः इमानि सारयतीत्यादि निर्वचनमाहुः । विश्रान्तिसुखप्रदानि स्वमराणि गृहाणि (गोष्टानि) अहानि वा भवन्तु ॥

आगन्तेति मध्यमपुरुषश्चितिसामध्यीद् 'विश्वेदेवासः,' इत्यत्र आमन्तितप्रथमा-न्ततया व्याख्यातम् । तथा तद्विशेषणे च । एरं हतीयहचेऽपि आमन्त्रिता विश्वे-देवा इति बोध्यम् । एवं ऋग्द्वये श्चुतेन आमन्त्रणेन सङ्गच्छेत ॥

वैश्वदेवत्वे त्तीयाम्चमाह-

विश्वेंदेवासों असिध एहिंमायासो अहुईः । मेधं जुपन्त वह्नयः ॥९॥ विश्वें देवासंः अस्त्रिधः एहिंऽमायासः अहुईः मेधम् जुपन्त वह्नयः ॥

विश्वेदेवासः हे निश्वेदेवाः मेधं यद्यं (मदीयं सोमसवं) जुपन्त सेवध्वम् (व्यत्ययेन प्रथमपुरुषबहुवचनान्तम्)। कीह्याः? अस्त्रिधः क्षतिरहिताः [न केनापि श्वपितुं शक्या इत्यर्थः]। पुनः कीह्याः? अद्भुहः द्रोहरहिताः [यजमानाय न हुद्यन्ति, स्वयं अक्षय्याः आश्रितानां मक्तानां न क्षयमापादयन्ति, प्रतिक्लं नाचरन्ति, तान् न वश्चयन्तीत्यर्थः]। पुनः कीह्याः? एहिमायासः आङ् समन्तात् ईहिः ईहमाना माया प्रज्ञा येषां ते [सर्वतोगतिक प्रज्ञाविशेषसम्पन्ना इत्यर्थः)। पुनः कीह्याः? वह्नयः बीदारः [मर्तारः, असदीय-यज्ञस्य धारकाः सन्तः तं भजन्तु भवन्त इत्यर्थः)।

असिध:— सिधिः क्षये शोषणे वा इति व्याख्यातारः । न कुतोऽप्यभिषात एपामिति विवक्षा । एहिमायासः— सकृदेव प्रयुक्तं हदं वेदे । अप्तु प्रविष्टं सौचीकमित्रं 'एहि मा यासीः' इति विश्वेदेवा अवोचन्, तदनुकरणहेतुकोऽयं विश्वेपा देवानां व्यपदेश 'एहिमायासः' इति सायणस्य वापक्षव्याख्या । सर्वतो व्याप्तप्रज्ञाः इति साधुर्यः सायणीयः । अदुहः— व्याख्यातम् । मेधम्— मेध्यते सङ्गम्यते देवैरिति मेधं हितराह सायणः । यज्ञ इति वक्तव्यम् । 'असदीयं यशं' इति स्कन्दस्तामी, तथा अन्ये च । क इमे विश्वेदेवाः १ एतत्संज्ञकाः देवतानिशेषा इत्येके, यथा आक्ये च । क इमे विश्वेदेवाः १ एतत्संज्ञकाः देवतानिशेषा इत्येके, यथा आक्ये च । सर्वपर्णपो विश्वशव्दः, तस्मान् सर्वदेवतसमिष्टिरिति यास्क्रमतम् । अपरोक्तमेव साधीयो दश्यते, यतो वैश्वदेवस्कमश्रेषु प्रयुक्तानि विशेषणानि प्रतिपादिता अर्थाश्च सर्वदेवसमुद्रायार्थ-संवादं विश्वतीत्यसंग्रयम् । तदिसन् तृचे सर्वदैवतसाधारण-गुगाः कीर्तिताः । तर्हि एपां शंसनस्य कोऽवसरः १ उच्यते । यदिश्वम्यां इन्द्रेण च साधितं तदेव दिव्यं कर्म विश्वेदेवैः उक्तानुक्तेक्रीताज्ञातैर्वा परदेवत-विभृतिभृतैः सम्भूय धारियत्वपम्, ततः प्रयित्वपम् । अत एव सर्वदेवसमष्टेः प्रसादः प्रार्थते ॥

अस त्वस तत्र तत्र कृतैः पदार्घविवरणैरेषां विश्वेषां देवानां विशेषणानि आरदयकस्यलेषु व्याख्यातानि । 'अपुरः' इत्यस अपां सरिपतारः तारिपतारो वेति
व्याख्याय द्विधाऽपि सम्भवः साधीयान् अम्युपगतश्च । समुदः-नदी-इत्यादिशन्दाः
सङ्गेतह्नपाः, तस्मादापश्च सङ्गेतार्थः प्रागुक्तः । भूमिकायां सविचारं इदं सर्वमावेदितं
स्मार्यम् । (प्रट-७६-७७) तदेवं मानुषे जने यजमाने अन्तर्यागपरायणे, आश्विनव्यापारात्
प्राणसन्त्वे साधिते, ऐन्द्रकर्मणो धीसन्त्वे च निष्पादिते, सोमामिषवपदलक्षित-आनन्दवर्षे च मनः-प्राण-शरीरेषु प्रवृत्ते, विश्वेदेवा आमन्त्रितास्तं सवमाविषय धारयमाणाः
यजनपरिपूर्तये प्रमवन्तीति बोध्यम् ॥

अथान्तिमे त्चे, अश्विनोरिन्द्रस्य विश्वेषां देवानां च प्राणवृद्धिनिष्पादनस्य पर्य-वसानं ऋतचितिप्रासौ इति, ऋतचितिसम्पत्तिरेव यज्ञस्योदेशः प्राप्तव्यं फलितमिति च असन्दिग्धं विस्पष्टं रुक्ष्यते ॥

अन्तिमे सारखते त्वे प्रयमामाइ-

पावका नः सरंखती वाजेभिर्वाजिनीवती । यज्ञं वेष्ठु धियावेसुः ॥१०॥ पावका नः सरंखती वाजेभिः वाजिनीऽवती । यज्ञं वष्ठु धियाऽवेसुः ॥

सरस्वती वाग्देवी नः यज्ञम् असदीयं यजनं वप्नु कामयताम् । कीहजी श पावका कोषयित्री अपि च वाजेभिः वाजिनीवती समृद्धिभिः बहुलविधया समृद्धा युक्ता । पुनः कीहजी धियावसुः धिया द्रव्यवती ॥

पावका— पुनातेः, पापापनोदिनीत्यर्थः । पापं दुरितम्, भद्रपद्याख्याने दृत्त्वारूपं अशुमं अन्तमेवेति वेदर्पीणां मतं प्रतिपादितम् । अनृतप्रध्वंसात्पापपनये ग्रोधनं साधितं मवति । वक्ष्यति च अनृतनाग्राय 'सन्तानां चोदियत्री' इति । वाजेिमः वाजिनीवती— ऐन्द्रवायवन्चण्याख्याने 'वाजिनीवस्' पदार्थप्रसक्तौ वाजग्रन्दो विषारितः । धियावसः— अलुक्समासः छान्दसः । 'वसु' सर्वत्र द्रव्यं, सर्गं, इति व्याख्यायत इति प्रागुक्तम् । प्रज्ञाष्ट्रिभिः सन्वसमृद्देत्यर्थः ॥

सारखते त्वे दितीयामृचमाइ-

चोद्रित्री सुनृतानां चेतन्ती सुमतीनाम् । यज्ञं देधे सरेखती ॥११॥

चोद्रयित्री सूनृतानाम् चेतन्ती सुज्मृतीनाम् युज्ञम् दुधे सरेखती ॥

सरस्वती सेपं वाग्देवी यज्ञं (इमं) द्घे धारयते। कीरशी? सुनृतानाम् श्रमानां सत्यानां चोद्यित्री प्रेरियत्री । सुमतीनाम् श्रोमनानां मतीनां मनो-षृत्तीनां हार्दमावानां वा चेतन्ती चेतयन्ती प्रज्ञापयन्ती ॥

स्तृतानाम्— प्रियसत्या वाक् स्तृतेति लोके प्रसिद्धिः । तथाऽपि अत्र वेदे सप-पदस्य शोभनार्थ एवोपपन्नः । सुमतीनाम्— अत्रापि कल्याणमतीनामिति बोध्यम् । दथे— लडर्थ एव साधीयान्, छान्दसः । नेह भूतार्थविवक्षा ॥

व्दीयामृचमाइ--

महो अर्णः सर्रखती प्रचेतयति केतुनी । धियो विश्वा वि राजिति ॥१२॥ महः अर्णः सर्रखती प्र चेत्यति केतुनी धिर्यः विश्वाः वि राजिति ॥

सरस्वती वाग्देवी (पूर्वऋग्द्रयप्रतिपादिता) केतुना प्रज्ञापकेन (दर्शनकर्मणा) महो अर्णः महान्तं प्रवाहं समुद्रं वा [ऋतस बृहतीं प्रवृत्ति हित बोध्यम्] प्रचेतयिति प्रकृषेण ज्ञापयित [प्रज्ञायो सुप्तमिव स्थितं ऋतप्रवृत्तिरूपं मर्णः-पदवान्यं प्रवाहं उत्याप्य प्रयोधयित]। अपि च विश्वाः धियः विराजिति समस्ता धीवृत्तीय प्रदीपयित ॥

असामृचि 'केतुना' कर्मणेति सायणः, कर्मणा प्रझ्या चेति यास्कः । बेदरहस्रोद्वाटन-साधनभूतानां ऋत-ऋतु-भ्रवः-प्रभृतीनां एकिमदं केतुपदम् । दर्शनात्मकः
सहजावपोधः केतुरिति सर्वत्र प्राह्मम् । स्थूलार्थपक्षीयानां नये ऋतु-वाज-ऋतादीनामिव
केतोरिप बह्वोऽर्थाः । नास्ति नियमः । असादुक्तेऽर्थे नियतः केतुशन्दः सर्वत्र मञ्चवर्णेषु
घटत इत्यवधेयम् । स्थूलार्थानुमारेण अस्यामृचि नदी सरस्रती स्तुता । पूर्व ऋचोईयोः
वाग्देवी विग्रहवतीति च प्राहुः कर्मठसम्प्रदायिनः । नावश्यकी परीक्षा तेषां विवक्षायाः ।
यत् कि वा भवत् तात्पर्य तन्मते, तन्मञ्जद्रष्टरि महर्षो मधुच्छन्दिस मावदारियं आरोपयवीत्यसंश्रयम् । प्रथमं विग्रहवती भूता, ततः नदीक्रपा संष्ट्रचा किल! कृतोऽपं ऋषिरष्टौ हठाद् वेपान्तरपरिग्रहस्तस्याः सरस्रत्याः १ कारणं नोक्तम् । फलं तु देवो जानाति ।

अव चेदवगच्छामः खरूपं सरखत्याः, आद्यं ऋग्द्रयमसिन् तचे विस्पष्टार्थं प्रतसं भवेदित्यसंशयम् । महीति स्तूयमानया भारत्या इळया च सह सरखती गीरते वेरे ! देळा सरस्वती मही' इति तिस्रो देवीरिषक्त ज्याख्यानावसरे तासां विवेकः प्रस्ताद् प्रपद्मियिण्यते । ऋतिचतेः श्राक्तिविशेषा सत्यश्चित्रचोदिनी दिज्यावेश्ववाणी सरस्तिति कीर्त्यते । सत्यावेशादनृतप्रध्वंसो भवति । अनृतं हि सर्वतोष्ठस्पापरूपतां घत्ते, अनृत्वात्पापं नातिरिज्यत इति प्ररातनमापं मतम् । अनृतप्रराणयेव असाधुः दुष्टः सुखायतः भवः, असाधुः सङ्गल्पः, असाधु च कर्म, मानुषं जन्म आविष्ठय वश्यपन्ति । तसाद् अनृतमाधुः सर्वथा जन्मनः प्रभृति नः प्रवाधते, येन सर्वाणि नः कर्माणि कायिकानि मानसिकानि वा अनृतसात्कृतान्यन्धितानि भवन्ति । तदत्र चिकित्साया नाति शरणं अत्वादते । तच ऋतं, ज्योतिषा वाचा वा रूपेण उभयथा च अवतरत्याविश्वस्थाविभवतिति दर्शनं महर्पीणामाद्यानाम् । येन धियः परिवर्तनं साध्यते, जगता सह असान् प्रति नृतनो विवेकश्च सञ्चायते । ऋतमयी धीः दृष्टि ऋतमयीं विधचे, ऋतदृष्या नः सत्यह्मपता निष्पादिता स्यात् । यतः प्रयासवर्जं सभावतः सत्याः हार्दभावाः सत्याः सङ्गल्पाः सत्यानि च कर्माणि निर्गलं प्रवहेषुः ॥

अधुना तृचतात्पर्य सुगमं स्थात् । प्रथमं 'धियावसुः' 'पावका' सरस्वती पापापनोदाय पारिशुद्धां विद्धाना यज्ञकामा धीसमृद्धा प्रसीदिति । ततः मानुषस्य सर्वकर्मसमर्पणरूपं यज्ञं परिपाल्य धारयते, येन ऋतानुरोधन मर्त्यस्य कर्माणि ज्ञानानि वाचो मावाश्र प्रवर्तेरन् (स्नृतानां चोदयन्ती, सुमतीनां चेतन्ती) । अन्ते च सा भगवती वर्षति प्रवाहयति स्वीयेन दर्शनकर्मणा ऋतिचदीप्तीः 'अपः' प्ररयन्ती मानुषे यज्ञमाने, सर्वाश्र धीप्रशृत्तीः सत्यज्योतिषा प्रज्यलयति (धियो विश्वा विराजति) चेति सारांशः ॥

तिद्दं न्याख्यातं तृतीयं ध्रुक्तम् । तत्र विशेषतश्चतुर्धतृचत्रतिपादितो विषयः प्रागुक्तमर्थं समस्तं दृढीकृत्योङ्गल्यन् वाद्यस्य कर्मणः, यज्ञमानस्य अन्तः करणपरिषाकः दृशाविशेषस्य च सम्बन्धं प्रद्योत्तयतीति स्पष्टम् । 'महो अर्ण' इति प्रायशोऽगृद्या सङ्केतभाषयाः महान्तं ऋतचितिप्रवाहं प्रवोधयन्त्याः सरस्तत्या दर्शनकभवेभवप्रस्तावेन विदरहस्यं नात्यन्तं अविभेद्यतया गोषितम्, अपि तु मधुन्छन्दसैय महर्षिणा किश्चिद्धा वहस्यप्रकाशकः पदः प्रयुक्तिरुपदर्शितमिति गम्यते ॥

इति प्रयमस्य प्रयमे पही वर्गः इति प्रथमे मण्डले प्रथमोऽनुवाकः अथ दितीयेऽनुवाके चतुस्त्रकात्मके 'सुरूपकृतुम्' इति प्रथमं स्कम् । प्राग्वद् अषि रूछन्दश्च, इन्द्रो देवता । तत्र प्रथमामृचमाह—

सुरूपकृत्रमूतये सुदुर्घामिव गोदुहें । जुहूमसि द्यविद्यवि ॥१॥ सुरूपकृत्रम ऊतये सुदुर्घाम्ऽइव गोऽदुहें । जुहूमासे द्यविऽद्यवि ॥

सुरूपकृत्नुम् सुरूपाणां साधूनां सिद्धानां वा रूपाणां कृत्नुम् कर्तारम् जत्ये पृद्धये द्यविद्यवि अहरहः जुहूमित जुहुमः, आह्वयामः । आह्वान-कर्मणि दृष्टान्तमाह- गोदुहे गां दोग्धि गोधुक् तसे सुदुघामिव सुष्ठु दोग्धीं प्रयक्षिनीमिव ॥

सुरुपकृत्तुम्— कृत्तुः कर्ता, शिल्पीति मङ्गोजीदीक्षितानां उणादिसूत्रवृत्तिस्वितां पत्र्यामः । अत्रेन्द्रः कर्ता, शिल्पी साधूनां सिद्धानां वा धीवृत्तिरूपाणां
कर्मरूपाणां वा । हत्तुः, दर्त्तुः, जिगत्तुरित्येते औणादिकक्रु-प्रत्यमान्ताः । ऋष्संहितायां सक्तदेवात्र प्रयुक्तमिदं पदम् । ऊतये— अवतेर्घातोरूतिरिति निर्विवादम् ।
यद्यपि कविद्रक्षणार्थोऽप्युपपद्येत, तथाऽपि वर्धनार्थः प्रायः सर्वत्र सङ्गतः सादिति
'ओमासः' इति शब्दस्मार्थविचारे प्रतिपादितम् ॥

सुद्वामिव सुपु दोग्धि सुद्वा तामिव । गोद्रहे 'गोः दोग्धा तसै' इति वयमपि पूर्वे व्याख्यातार इव ब्रूमः । अत्र नव्याः केचन विप्रतिपद्यन्ते । अत्र दृष्टान्त-दार्षान्तिकपर्यालोचना कार्या । जुहूमसि ह्ययतेः लड्डचमपुरुषवहुवचने छन्दसि शपः शुः । द्यविद्यवि निधण्दुपठितमेव पदम्, प्रतिदिनमित्यर्थः ॥

अत्रेन्द्रः सुरूपकृत्तुः सुदुघया पयि सन्योपमीयते । 'ऊतये' इन्द्र आहू पते, गोदोहनाय सुदुघा आहू यत इत्यर्थो वक्तव्य इत्याहुः। एवं माविक्वन्ताद् गोधुवपदात् चतुर्थी 'गोदुहे' इति बहुणे उपमायां लोपो न भवेदित्याश्यः । इयं च युक्तिरापाततः साच्वी लक्ष्यते, किं तु न लक्षयति विवधां मन्त्रद्रष्टुः, दृष्टान्तप्रतिपादितं भावं वा । भवतु लक्षोपमा, सर्वसाधारणी सा वेदे । 'गोदुहे' गोदोहनिक्रियार्थिमिति चेत्, गोदोंग्धा कः १ दोहनमात्रेण कथं 'ऊतिः' भवति १ भवतु 'ऊतिः' रक्षेव, मास्तु 'वृद्धिः' इति असदुक्तार्था । कस्य मोग्यं भवति दुग्धम्, येन 'ऊतिः' सम्पाद्या १ इदं सर्वमनालोच्य

उपमां पूर्णां निरूपितं छतः प्रयासो निस्तारो भवति । आह्वाता यजमानः लोतैव दोग्धा, दुग्धं फलं तस्यैव मोग्यं 'ऊत्वयं' मवति । अन्यत्रापि मञ्चवर्णेषु लोता गोधुक् सुदुधा लिन्द्र इति च गीयते । यथा वा 'आ लद्य सवर्दुधां हुवे "" "इन्द्रं धेतुं सुदुधां (८. १. १०.) । 'आ ला गीर्भिमेहामुरुं हुवे गामिव मोजसे । इन्द्र सोमस्य पीतये' (८. ५४. १०) । अत्र प्रथमचि इन्द्रघेन्वोरमेदाध्यवसायः छतः । द्वितीयचि इन्द्र उपमीयते गवा । अन्यामृचमुदाहरामः, यत्र लोता आह्वातैय दोग्धा स्पष्टमुक्तः— 'दोहेन गामुपिशिक्ष सखायं प्रवोधय जितर्जारियन्द्रम्' (१०. ४२. २०) । अत्र 'जिताः' लोतः इति सम्बोधनम् । तस्येव दोहनकर्मणा साधनेन गृहकामं (जारं) इन्द्रं वर्धं नेतं (उपिशक्ष) प्रयासः कार्य इत्युक्तः । आह्वात्मः लोतृभिरेव दोग्ध्यभर्भाव्यमिति संशय- च्छेदकोऽन्यो मन्त्रो वालिखल्यसूक्ते भवति । इदं उत्तरार्धम्— 'तं ला वयं सुदुधामिव गोदुहो जुहुमित श्रवस्थवः' इति (वाल- स. ४. ५०. ४०) । अत्र 'वयं' इत्यस्य विशेषणं 'गोदुहः' इति प्रथमावहुवचनान्तम् । एवं 'गोदुहे' भाविक्षप्रत्ययान्ताद्वा इति संग्रयः छिन्नः ॥

## द्वितीयामृचमाह--

उपे नः सबना गिहि सोर्मस्य सोमपाः पिव । गोदा इद्वेवतो मदः ॥२॥ उपे नः सर्वना आ गृहि सोर्मस्य सोमऽपाः पिव । गोऽदाः इत् रेवतः मदः ॥

हे सोमपाः सोमपायिन् (इन्द्र) नः असार्कं सवना सवनानि, यहान् उपागिहि उपागच्छ (असदीयसोमाभिषतं प्रति समीपमेहि) । सोमस्य पिव सोमं पित्र । [तथा सोमपानेन] रेवतः ऋदिमतः [तव] मदः हर्षः गोदाः इत् गोप्रद एवं, द्वानरिक्मप्रद एवेल्पर्थः ॥

यजमानेन सुते सोने धीसाम्राज्यधुरन्धरेण इन्द्रेण परिमृद्धा पीते सति, सोमरस-जन्यदर्पातिशयेन पोपितो धीराज्यस्वामी प्रज्ञारदमीन् वर्पति सोमसुते यजमानायेति अन्तर्यागपरा अर्थपुष्टिर्भवति । मदमत्तः श्रीमान् यथा गोदानं गोकामेभ्यः वरोति, तथा इन्द्रः अप्रिष्टोमारूये यासे कर्मणि सोमवर्छी यथाविधि निष्पीट्य र्समादाय संस्कृत्य ससी [इन्द्राय] ददते यजमानाय पुष्कलाश्चतुष्पदो गा अनुगृहातीति परिहास-

# त्तीयामृचमाह--

अर्था ते अन्तमानां विद्यामे सुमतीनाम् । मा नो अति ख्यु आ गेहि ॥३॥ अर्थ ते अन्तमानाम् विद्यामे सु<u>ऽमती</u>नाम् मा नुः अति ख्युः आ ग<u>ृहि</u> ॥

अथ अनन्तरं [सोमपानाछन्धेन हर्पाविश्ययेन गोपदलक्षितज्ञानरहमीनामसम्यं वितरणात् परिमत्यर्थः] इन्द्र! ते तव अन्तमानाम् अन्तिकतमानां आत्यन्ति-कीनां सुमतीनाम् शोभनग्रद्धीनां, साधुचिन्तनानां किश्चिद्धा विद्याम जानीयाम [देवस्थेन्द्रस्य सर्वाणि चिन्तनानि ज्ञातुं कथं प्रभवेजीवो यजमानः श तसादेकदेशं वेति व्याख्यातम् । अन्यथाऽपि दितीयार्थे पष्टी, 'सोमस्य पिव' इतिवदुपपद्यते] । नः अस्मान् अति मा ख्यः अतिक्रम्य मा दर्शय (स्वात्मानमिति श्रेपः) आ गहि आगच्छ ॥

'अति मा रूयः' इत्यत्र अन्तर्भावित-ण्यर्थो बोध्यः । असान् अतीत्य मा रूपापयात्मानिमिति पदार्थः । असान् मातिक्रमीरिति भावः । 'यावदसाकं दर्शन-सामर्थ्यं तावदेव प्रकाशयात्मानम् । परिच्छिन्नामसम्च्छिक्तिमतीत्य खात्मानं प्रकाशयित चेत्, द्रष्टुं न शक्रुमः । अथ च मा भ्रगोचरः, आगच्छ' इति तात्पर्यम् ॥

अत्र सायणीयच्याख्यानसारांश एवं भवति— इन्द्र! तव सोमपानानन्तरं अन्विकतमानां श्रोमनप्रज्ञानां पुरुषाणां मध्ये वयं स्थिता तां जानीयाम । तमिष असानितक्रम्य अन्येषां तत्सरूपं मा प्रकथय, असानेवागच्छ' इति । 'पुरुषाणां मध्ये वयं स्थिता' इति ध्याहारो निर्मूलाधारः । 'अन्येषां तत्सरूपं मा प्रकथय, असानेव आगच्छ' इत्यस्य न केवलं अयुक्तता, मश्रद्रपृषु मात्सर्थमप्यारोपितम् । एवंविधं व्याख्यानमेव मूलं सायणे नन्यानामविश्वासस्य ॥

# चतुर्यीमृ**च**मा**र**—

परेंहि वियमस्तृंतिमन्द्रं एच्छा विपृश्चितम् । यस्ते सिर्वभ्य आ वरम् ॥४॥

परो इहि विमेम् अस्तृतम् इन्द्रम् पृछ विपःऽचितम् यः ते सर्विभ्यः आ वरम् ॥

ऋषिरन्तर्यांगे प्रवर्तमानमन्यं सखायं भूते । अथवा स्कन्दस्वामिनोक्तप्रकारेण आत्मन एवान्तरात्मनः प्रेषः । परेहि परागच्छ । इन्द्रं एच्छ । कीदशम्? विद्राम् अस्तृतम् विपश्चितम् इति श्रीणि विशेषणानि इन्द्रस्व, ऋषेण विगिनं अहिंसिवं सम्यग्दर्शनप्राज्ञं' इत्यर्थकानि । य इन्द्रः ते तव साखिभ्यः समानोद्योगेम्यः सुद्द्यः वरम् श्रेष्ठं [कल्याणं] आ आहापीदित्यर्थः ॥

परेहि- परा अतीत्य, अतिद्रं, इहि गच्छ । अतिद्रं गतोऽपि स इन्द्र एव प्रष्टच्यः प्राप्तच्यलिंध तदुपायं वा । कृतो द्रगमनमवद्यम् १ स 'विग्रः' वेगवान् पुष्टि- बाहुल्यात् स वेगगमनशीलः । अयमर्थः सङ्गच्छते 'मा नो अति रूपः' इति पूर्वोक्तेन वाक्येन । विग्रपदं मेधाविनामसु पठितमिति 'विपिश्चितम्' इति विशेषणान्तरे वर्तमानेऽपि अनर्थकां पुनरुक्तिमलक्षयन् विग्रं 'मेधाविनं' इति व्याचष्टे सायणः । केचन विग्रमिन्द्र- विशेषणं विपिश्चितं स्तोत्विशेषणं चाहुः । विग्रश्चदः वेगशब्द इय विजतेश्चलनार्थाद् धातोर्निष्पन्नो वेगार्थद्योतक इति ग्राह्यम् ॥

अस्तृतम्— अहिंसितं, अपराजितं प्रतिक्लिरसुरैः घृत्रादिभिरित्यर्थः । विपश्चितम्— अन्तर्यागे काः प्रतिक्लाः शक्तयः काश्चानुक्ला इति विशिष्य पश्यन्ती प्रज्ञा इन्द्रस्य वर्तते, तमात् स जानाति बलीयान् शात्रवशक्तीर्विजेतुम् । तथाकर्तुं प्रभुः अन्यभ्यः समानेभ्यो पुक्तभ्यः (सिख्म्यः) श्रेष्ठं (वरं) व्यथक्त, विद्धाति च, तसात् स एव उपगन्तव्यः, उपगम्य प्रष्टव्यश्च ॥

पश्चमीमृचमाह—

उत ब्रुवन्तु <u>नो</u> निदो निर्न्यतेश्चिदारत । दर्धाना इन्द्र इहुवेः ॥५॥ उत ब्रुवन्तु नः निर्दः निः अन्यतः चित् आरतः दर्धानाः इन्द्रे इत् दुवेः ॥

उत अपि च नः असाकं निदः निरोधकाः ब्रुवन्तु भणन्तु (एवं

नक्ष्यमाणप्रकारेण) । अन्यतः चित् अन्येषु क्षेत्रेष्वि निरारत (इतो निर्गत्य) अरणं क्रुरु प्रयासं क्रुरुत । कीद्याः सन्तः १ इन्द्र इत् इन्द्र एव दुवः (युष्म--दीषां) परिचर्या द्धानाः धारयमाणाः ॥

निदः निन्दका इति पूर्वे व्याख्यातारः । वन्धनं निरोधनं वा धात्रयः । विन्दायामिय कविद्वर्तते, उपयन्त्र । यथा घृत्रादयः प्रकाशावरकास्तद्विभूतयश्च देवद्विषी यद्यविधातका भवन्ति, तथा अन्येऽि अन्तर्यागप्रष्टवस्य पुरुष्य देवराजिनन्द्रं प्रेप्सोः निरोद्वारो भवन्ति । त एव 'निदः' इत्युच्यन्ते । णिदिधातुः वन्धनार्थे अन्यत्र अपि प्रयुक्तो भवति । 'निदित्तम्' 'निदानम्' 'निदातारम्' इत्येतानि वन्धनार्थानि मन्त्रेषु दृश्यन्ते । 'उदुस्त्रियाणामसृजित्वदानम्' (६. ३२. २.) । निदानं वन्धनं गोध्यम् । 'वरुस्य भृत्यः पणिभिरपहृतानां गवां निदानं वन्धनं उदस्यजत् अमोचयत्' इति सायणः । 'चरन् वत्सो रुशन्तिह निदातारं न विन्दते' (८. ६१. ५.) । निदान् तारं निरोधकम् इति सायण एव । 'शुनिधव्छेषं निदितं सहस्राद्य्यादमुश्चः'। निदितं नितरां बद्दमित्येव व्याख्याता ।।

अस सक्तस तात्वर्यवर्यालोचनायां 'निदो' निरोद्धारः, न लिह निन्दका इति विस्पष्टं भवेत् । अस्यामृचि अस्माकं प्रतिक्ला निरोद्धार एव उत्तरोत्तरप्रयाणाय नः सम्मतिं ग्रुवन्तित्युक्तम् । असदनुक्ला अपि अस्मान् भाग्यशालिनः कर्मवीराः कार्य-साधका इति ग्रुवन्तु, 'उत नः सुभगान्' इति उत्तरत्र ऋचि प्राह्, तस्मादुभयो ऋचोः तात्पर्ये सम्बन्धोऽवधेयः ॥

आरत- अरतिः मरणं अरिः भर्षः आर्यः इत्यादयः शब्दाः, प्रयास-परिश्रम-निरन्तरोद्योग-कर्षणाद्यभे वेदे प्रयुक्ता क्षेयाः । अत एव 'आर्यः' अनलसः, नित्योद्यमी, देवाराधनकर्मणि देवशत्रुभिः संह योद्धा, मानुपश्चवं दिव्यसम्परफलिनीं विधातं कुर्षि न नहाति नित्यं कर्षकः- इत्याद्यभे प्रयुक्तो ग्राह्यः ॥

दुवः- सामान्यं कर्म, परिचर्या वा ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तमो धर्गः

द्भुत नेः सुभगौ अरिवोचियुर्दसम कृष्टयेः । स्यामेदिन्द्रेस्य शमीण ॥६॥ द्भुत नुः सुऽभगीन् अिरः वोचेयुः दुस्म कृष्टयेः स्यामे इत् इन्द्रीस्यशर्मणि॥

उत अपि च [न केवलमस्सरप्रतिकूला 'निदः', अनुकूला अपि वश्यमाणरीत्या ब्रुवन्तित्याह 'उत' इति निपातः] अरिः क्रुप्टयः (अस्पदर्थ) योद्धारः, कर्म कुर्वन्तः [अरिरिति वचनव्यत्ययः सं-अरणशीला आर्या देवार्थ योद्धारः, कृष्टयः कर्पणशीलाः फलावाप्तये] नः अस्मान् सुभगान् धन्यान् कृतार्थान् वोचेयुः उच्यासुः । (किश्र) है दस्म कर्मनिष्पादक, इन्द्रस्य शर्मणि सुखे स्याम भवेम इत् पादपूरणे, [स्रथवा इन्द्रसीव प्रसादाछम्ये तदानन्दे धियेमहि इति अवधारणार्थे वा 'इत्' इति बीचेयुरिति सम्बन्धः। ॥

पदार्थकथन एव तात्पर्यमाविष्कृतम् । ऋचोऽस्याः पूर्वस्याश्र सम्बन्धः प्रागुक्तः । दंस-दस्रादिवत् दस्रपदमपि कर्मनिष्पादनं प्रतिपाद्यतीति बोद्धव्यम् । 'अरि: कृष्यः' स्युर्नाम आर्यमानुपवर्गीयाः अन्तर्यागप्रवर्तनसाधनानुक्लाः । वस्तुतस्तु, अतीन्द्रिय-अस्या देवताशक्तिमेदाः दिव्यविभृतिविशेषाः मानुपं यज्ञेन साधनेन दिवमारुरुक्षुं आ-रीहन्तं च उपकुर्वन्तः, तस्य भ्रातर इव सखाय इव तद्युक्ताः [जामयः सखायः युजः] तं तारयन्ति तेन खयं च तृष्यन्ति सम्प्राप्ता ऐन्द्रं शर्म । यहाष्यनि पुरुषं निरुद्वतां परिच्छिन्नवतां वा वैरिणां [निदः] अतिक्रमणे सहायभूता 'अरि: कृष्टयः' अधुना तेन साधितकर्मणा (दसा) पुरुपेण कृतार्थेन सह इन्द्रानन्दपरायणा भवेषुरिति युक्तमेवेदम् ॥

अन्योर्द्रयो ऋचोः परस्परसम्बन्धज्ञापकं वाक्यद्रयं च निरीक्षणीयम् । ऐन्द्रं कर्म करत, सर्वकर्मभारमिन्द्रे निवेश्य विभृत (दघाना इन्द्र इहुवः) इति पूर्विच प्रोक्तम् । अत्र इन्द्रसैव शर्मणि धियेम (सामेदिन्द्रस शर्मणि) इति तथाविधस कर्मणः फलं च द्योतिवस् ॥ .

'आरत' इत्युच्चा तदेवानुरणितं अरणार्थकधातुनिष्पच-अरिपदप्रयोगेन । पूर्वी-त्तरसम्बन्धकाननायेदशी रीतिरवलम्बिता मन्नदर्शिभिरिति पुनः सारयामः ॥

सप्तमीमृचमाइ-

म्माशुमाशवे भर यज्ञिश्रये नुमार्दनम् । पृत्यन्मेन्द्रयत्सेखम् । ।

आ ईम् आशुम् आशवे <u>भर् यज्</u>ञाश्रियेम् नृऽमार्दनम् <u>पत्यत्</u> मन्द्रयत्ऽसंखम् ॥

आशवे [वेगोपलिशताय तीवायेति वक्तव्यम्] इन्द्राय ईम् [एनम् इदमर्थोऽयं नियतः] आशुम् सोमम् आ भर् आहर । कीदशं सोमम् श यज्ञियम् यज्ञवैभगभ्तम् (यशं अयित, यज्ञश्रीः तं इत्येके) । पुनः कीदशम् श नृमादनम् नृणां मादनं मदकरम्, (मनुष्यो देवश्र नर उच्यते वेदे) पुनश्र मन्द्यरसस्त्रं पत्यत् मन्दयत्सस्यं इन्द्रं पत्यत् पत्यन्तं गमयन्तं प्ररतो वहन्तम् ॥

पतयत्— द्वितीयाविमिक्तिलोपः छान्दसः, सर्वेऽपि व्याख्यातारः सोमविशेपणलेन गृह्णन्ति, कथित्वित् रूपं निष्पादयन्ति । मन्दयत्सखम्— 'पतयत्' इति सकर्मकधातोः श्रत्ययान्तस्य कियार्थकस्य कर्मपदं मवति । यजमानान् मन्दयति हपयिति
इन्द्रः, वस्मिन् सखिभूतः सोम इति सायणो मन्यते, अन्ये व्याख्यातारः अन्यथाः
व्याह्मवि, नव्याध किमपि विभावयन्ति, यः को वा भवत्वर्थः 'पतयन्मन्दयत्सखम्'
इत्यत्र व्याकरणोपपादनं छान्दसस्याभ्रयणेनैव साध्यम् । तिदेह मन्दयन् हपयन् सखाः
(रन्द्रः) तम् 'पतयत्' सोमिमिति वयम् । यः को वा भवत् इन्द्रस्य सखाः, सोम इति
सायणः । अत्रानुपपित्तर्भवति, तिभिरीक्षा नायक्यकी । यजमान ऋषिरन्तस्सोमयाजीः
इन्द्रस्य एवति वयम् । अयमर्थः सक्तेऽसिन्नन्याभिक्रिन्मः सङ्गव्छते । व्याख्यानानतरपरीक्षया नास्ति प्रयोजनमित्यलमेतावता ॥

अप्रमीमृचमाह—

अस्य पीत्वा शंतकतो घनो वृत्राणांमभवः । प्राच्चो वाजेषु वाजिनेम् ॥८॥ अस्य पीत्वा शतकतो इति शतऽकतो घनः वृत्राणांम् अभवः प्र आवः वाजेषु वाजिनेम् ॥

हे शतकतो शतकर्मन् (शतं बहुनाम, ऋतुः कर्म, प्रज्ञा वा, औचित्यादत्र कर्मार्थो प्राध्यः) अस्य सोमख सोमं (द्वितीयार्थे पष्टी, सोमसम्बन्धिनं अंशं इति शेप-पष्टी वा युक्ता) पीत्त्रा, चूत्राणाम् आवरकाणां (धूत्रनामकासुर-तद्विभूतिभूतानां श्रपूणाम्) घतः अभवः हन्ता भवति [लङो लडर्षः छन्दति, इह युक्तश्र] । वाजेषु समृद्धिष वाजिनम् समृद्धिमन्तम् प्रावः प्रकर्षेण रक्षति ॥

अत्र घृत्राद्यसुराणां तत्त्वं समासतः स्कान्ते निवेदयामः । वाजपदार्थः प्राग् विचारितः, सर्वत्र समृद्धिः पूर्णता वेति 'वाजिनीवस्', 'वाजेभिर्वाजिनीवती' इत्यादौ इयाख्याने प्रदर्शितम् । प्र-आवः अत्र रक्षणार्थोऽद-धातुः, सृत्रं इता वाजिनं इन्द्रो रक्षतीत्यौचित्यात् । 'प्रावः' 'अमवः' इति लङा भूतार्थो न विवक्षितः । यदा सीमं विपति शतक्रतुः, तदा वृत्रं हन्तुं प्रसुः, वाजिनं रक्षितुं चेति विवक्षा । तसात् सार्व-कालिकं तन्त्रमुक्तम् । तत्र लढ्यों युक्तः ॥

नवमीमृचमाह--

तं खा वाजेषु वाजिनं वाजयोमः शतकतो । धनोनामिन्द्र सातये ॥९॥ तम् खा वाजेषु वाजिनेम् वाजयोमः <u>शतकतो</u> इति शतऽकतो धनोनाम् <u>इन्द्र सातये ॥</u>

वाजेषु समृद्धिषु वाजिनम् समृद्धम् (सन्तं) तं त्वा तथाविधं तां, हे इन्द्र शतकतो पहुकर्मन् वाजयामः पुनः समर्थपामः । किमर्थम् १ धनानां सातये लन्धानां दिन्यधनानां अन्तस्सम्पदां उपमोगाय । सातिः न केवलं प्राप्तिः, प्राप्तस्य रक्षणमि, तसाद्भोगायेत्युक्तम् ॥

वाजशन्दार्थ बहुधा अते सायण इत्यवोधाम । एकत्रेव स्थले विविधमर्थमेकस्य पदस्थोचवा अमयिव चिन्तकान् इति तु नोक्तम् । अतीतायामृचि 'वाजेषु वाजिनम्' इत्यत्र 'सङ्घामेषु सङ्घामवन्तम्' इत्याह । अस्यामृचि 'वाजेषु वाजिनं वाजयामः' इत्यस्य अर्थः 'युद्धेषु पलवन्तम् (सां) अभवन्तं कुर्मः' इत्याह । 'वाजिनं सङ्घामवन्तम्' 'वाजिनं पलवन्तम्' इत्येकत्रैव पदमेकं द्विधा व्याख्यातम् । अपरं च वाजं असम्, वाजं अरुम्, वाजं अरुम्, वाजं युद्धम्, इत्येकस्यैव पदस्य एकत्रैवर्चि त्रयोऽर्थाः दत्ताः । मृग्य एव स्यवस्थागन्यः ॥

दशमीयचमाइ---

यो रायोर्अविर्मिहान्त्स्रिपारः सुन्वतः सखा । तस्मा इन्द्रीय गायत ॥१०॥ यः रायः अविनेः महान् सुऽपारः सुन्वतः सखा तसी इन्द्रीय गायत ॥

यः [इन्द्रः] रायः धनस (दिन्यसान्तरस) अविनः आभय आधार इत्यर्थः (पृथ्वीनाम, सर्वेषां भूतजातानां आश्रयो हि एथिवी) । महान् वृहन् [अत एवाश्रयसं उपपद्यते] वलेनापि महान्, अत एव सुपारः सृष्टु पारयति [सुरक्षितं प्रापयति देवमकं प्रुरुपं प्राप्तव्यं स्थानम् । सुन्वतः सखा सोमयाजिनः सखा (च) भवित, तस्मे इन्द्राय तस्पेन्द्रसार्थाप (तादथ्यं चतुर्थी) गायत स्तुर्ति कुरुत (मन्त्रीरिति शेषः)। अस्यामृचि स्पष्टमुक्तं 'सुन्वतः सखा' इन्द्र इति । 'मन्द्यत्सख' इन्द्र एवेत्युपपद्यतेष्ट सद्वितः ॥

व्याक्षातं 'सुरूपकृत्नुम्' इति सक्तम् । अस्य कर्मसु विनियोगो याज्ञिकैराम्नातः । तेन विचारितेनास्माकमल्यं प्रयोजनम् । तस्मात् सक्ततात्पर्यमन्तरर्थानुसार्येव सुतराप्तप-पद्मत इति सङ्क्षेपण तिन्नरीक्ष्यते । अन्तर्विहिर्वा सर्वथा सोमयागे विनियोगोऽस्वेति तु बोध्यम् । इहान्तर्यागे चलति, कमिप दक्षाविशेषं प्राप्तस्य ऋषेर्मधुच्छन्दस ऐन्द्री स्तुतिः भवति । का सा दशा यत्र किमपीन्द्राह्मभ्यं ऋषेरवश्यं भवति । किं वा तत् प्राप्तच्यम् , यदर्थमभ्यर्थना कियते सोमयाजिना महर्षिणा । पश्यामन्तावत् ॥

सुतः संस्कृतः सोमो देवानामनं भवति । देवासं यथाभागं सुज्ञानासन्मदेन यिक्षते । ये चास्तार्थपरा भूता स्वीयमानन्दं सर्वानुभूतीनां सारं सोमपदलक्षितं रसं 'देवेम्प इदं न मम' इति न प्रपन्छन्ति प्रत्युत विषयमोगरताः स्वार्थपरा नीचै-जीविनश्च मवन्ति, न खलु ते देवानामाराधकाः किं तु पणिनामकानामसुराणासुपासकाः भवन्ति । पणयो हि स्वामिन इन्द्रियार्थचैतन्यस, यस सर्वशः परिन्छिन्नष्ट्रचेर्थापारेषु विणिज इव ते व्यवहरन्ति । न हि ते सुन्वते सोमं, नार्पयन्ति संस्कृतं सोमाभिषवं, नापि मन्नानुचारयन्ति । एतेरेव पणिभिरपहृत्य समुज्ञवलचैतन्यरम्पः (रोचमानाः ध्रमस गावः) गुहायां गृहिता भवन्ति । सा च गुहा, गृहमसासु वर्तमानं लागरित-प्रकृत्याः प्रागवस्थितं अप्रजुद्धचैतन्यं वासनानामधिकरणं वोध्यम् । न केवलमेवं लिखतायां गुहायां गाः प्रच्छादयन्ति पणयः, अद्रिशन्दलक्षिते धनीभूते अन्यतमसेऽसमये जडे वस्तुन्यपि । अपि च ते खीयमध्यानमनुगम्य घोरिता गाश्र गवेषयन्तीं उज्बल-सहजाववोधरूपिणीं सरमाख्यां देवशुनीमपि वशयन्ति, स्रंशयितुं प्रयतन्ते ॥

त इमे पणयोऽधुना सोमसविर्वितनादितकान्ताः । ऋषेर्यद्याम्युदये प्रवर्तमाने ते वृत्राश्च (वृत्रसद्विभृतयश्च) समतीताः, येरसाकं पूर्णाः शक्तयः कियावैभवानि च आवृत्य प्रतिवष्यन्ते । तथा वलश्च पृष्ठतः कृतः येन ज्योतिर्वलयितं असाचोऽवरुष्यते । एवं प्रमुखेष्वसुरेषु यञ्चवैरिषु अतिकान्तेष्विष, मार्गे पुनरन्येऽवितष्टन्ते ये परिच्छेदिनयान्मकाः बन्धका (निदः) निन्दका वा मवन्ति । यद्यप्येते न पणिवृत्रवलादय इव ज्ञान-कियाशिकप्रसारप्रतिकृता भवन्ति, तथाऽपि अभिवृद्धावृषेरुचरोत्तरपदक्रमणे तं निरुन्धिन्ते । तस्य ज्ञानशक्तिकियालोपन्यूनातिरिक्तवादीन् दोपान् प्रकाश्य 'इतो न गन्तव्यम्, गन्तुमिषकारसम्पादनात् प्राङ्नानुजानीमोऽनन्तरगमनम्' इति प्रत्यवनिवृत्ते ॥

तदिसन् स्के सेपं दशा प्रस्तुता, यसामृपिर्दिन्यप्रकाशाभिवर्धनायेन्द्रमाह्मयित, येन निरोधक तद्वेतुभूतन्यूनतादिदोपाणां निवारणं भवेत् । इन्द्रो हि प्रशुस्त्रैलोक्याधि-कारिकाणां देवानाम्, विश्वमनस्तन्वाभिमानी, दिन्यो मनोमयः सम्राट् । तत्प्रसादात् तद्भेमवस्य उज्वलप्रझात्मकस्य मनसो विलासनमसासु सम्पाद्यितन्यम् । येनेन्द्रियार्थ-क्णादिभिविंक्विं प्रापितस्य अनृतप्रझाविमोहितस्य मनसः सङ्कोचाद्विस्तृतिः चन्धनात् विमोचनम् प्रकाशलेशात् प्रकाशभूमा च निष्पधेरन् ॥

एन्द्री शुम्रोअनलप्रहा हि सुरूपाः साध्नीर्धाष्ट्रचीः साधुरूपाणि कर्माणि वा साधियतं प्रमवेत्, येनानुदिनवर्धनं सादिति 'सुरूपकृतनुमृतये' महर्षिराह्वयति प्रथमस्यां ऋषि । दिच्यप्रकाशा प्रहा अभिपुतेन सोमन सुक्तेन पोपिता हर्पमिति स्वीयान् रहमीनभिवर्षतीत्युक्तं (गोदा इद्रेवतो मदः) द्वितीयस्याम् । तथा वित्तेजोविश्येपलामे दैन्पाः प्रहापा आत्यन्तिकीर्ध्वतिदेतुं यद्यपि प्रमवामः, तथाऽपि प्रमातिश्ययोदयाद् हुनिरीक्ष्योऽतिगोचरो वा मा भूद् मगवानिन्द्र इति तृतीयस्याम् । अथान्तरात्मानं अन्यं वा सखायप्रपासकं प्राह्— 'इन्द्र एव प्रष्टव्यः, स वेगेन यलवानपि प्रतिकृताननुक्तां य पत्यति प्राह्यक्षः, ददाति च श्रेष्ठं पदं, दत्यवां वा स सिखम्यः' इति चतुर्थ्याम् । अस्माकं

यो रायोर्अविर्महान्त्सुपारः सुन्वतः सखा । तस्मा इन्द्रीय गायत ॥१०॥ यः गुयः अवनिः महान् सुऽपारः सुन्वतः सखी तसी इन्द्रीय गायत् ॥

यः [इन्द्रः] रायः धनस (दिन्यसान्तरस) अविनः आभय आधार इत्यर्थः (पृथ्वीनाम, सर्वेषां भूतजातानां आश्रयो हि पृथिवी) । महान् चहन् [अत एवाश्रयतं उपपद्यते] बलेनापि महान् , अत एव सुपारः सुष्ठु पारयति [सुरक्षितं प्रापपति देवमक्तं पुरुषं प्राप्तव्यं स्थानम् । सुन्वतः सखा सोमयाजिनः सखा (च) मवित, तस्मै इन्द्राय तसेन्द्रसार्थाय (तादध्यें चतुर्थी) गायत स्तुर्ति कुरुत (मन्नेरिति शेषः)। असामृचि स्पष्टमुक्तं 'सुन्वतः सखा' इन्द्र इति । 'मन्दयत्सख' इन्द्र एवेत्युपपद्यतेऽ संदुक्तिः ॥

च्याख्यातं 'सुह्रपकृत्तुम्' इति स्कम् । अस्य कर्मसु विनियोगो याज्ञिकेराम्नातः । वेन विचारिवेनामाकमलां प्रयोजनम् । तसात् सक्ततात्पर्यमन्तरथातुसार्येव सुतराम्य-पद्यत इति सङ्घेषेण तनिरीक्ष्यते । अन्तर्वहिर्वा सर्वधा सोमयागे विनियोगोऽखेति तु मोध्यम् । इहान्तर्यागे चलति, कमपि दशाविशेषं प्राप्तस्य ऋषेर्मधुच्छन्दस ऐन्द्री स्तुतिः भवति । का सा दशा यत्र किमपीन्द्राह्मभ्यं ऋषेरवश्यं भवति ? किं वा तत् प्राप्तव्यम् , यदर्थमभ्यर्थना कियते सोमयाजिना महर्षिणा १ पत्रयामस्तावत् ॥

सुतः संस्कृतः सोमो देवानामनं भवति । देवास्तं यथाभागं भुज्ञानास्तन्मदेन मिलनो मानुषे खयं वर्धन्ते, तेन तमिष वर्धयन्ति, सर्वोत्कृष्टानुभूतीनां तमिधकारिणं च विद्वते । ये चाखार्थपरा भूता खीयमानन्दं सर्वानुभूतीनां सारं सोमपदलक्षितं रसं 'देवेम्य इदं न मम' इति न प्रयच्छन्ति प्रत्युत विषयमीगरताः खार्थपरा नीचै-र्जीविनश्र मवन्ति, न खल ते देवानामाराधकाः कि तु पणिनामकानामसुराणाग्रुपासकाः भवन्ति । पणयो हि खामिन इन्द्रियार्थचैतन्यस, यस सर्वशः परिच्छिन्नवृत्तेव्यीपारेषु वणिज इव ते व्यवहरन्ति । न हि ते सुन्वते सोमं, नार्ययन्ति संस्कृतं सोमाभिषवं, नापि मत्रानुचारयन्ति । एतेरेन पणिभिरपहृत्य समुज्वलचैतन्यरवमयः (रोचमानाः बर्येख गावः। गुहायां गृहिता भवन्ति । सा च गुद्दा, गृदमसासु वर्तमानं जागरित-प्रशापाः प्रागवस्थितं अप्रबुद्धचैतन्यं बासनानामधिकरणं बोध्यम् । न केवलमेवं लक्षितायां गुद्दायां गाः प्रच्छादयन्ति पणयः, अद्रिशन्दलक्षिते घनीभूते अन्धतमसेऽसमये जडे वस्तुन्यि । अपि च ते खीयमध्यानमनुगम्य चीरिता गाश्र गवेषयन्तीं उजवल-सद्दजाववीधरूपिणीं सरमाख्यां देवशुनीमपि वशयन्ति, श्रंशयितुं प्रयतन्ते ॥

त इमे पणयोऽधुना सोमसवनिर्वर्तनादिकान्ताः । ऋषेर्यद्वाम्युदये प्रवर्तमाने ते घृत्राश्च (घृत्रसिद्वभूतयश्च) समतीताः, यैरसाकं पूर्णाः शक्तयः क्रियावेमवानि च बावृत्य प्रतिवृद्धान्ते । तथा वलश्च पृष्ठतः कृतः येन ज्योतिर्वलयितं असत्तोऽवरुष्यते । एवं प्रमुखेष्वसुरेषु यञ्चवेरिषु अतिकान्तेष्विष, मार्गे पुनरन्येऽवतिष्ठन्ते ये परिच्छेदनियान्मकाः बन्धका (निदः) निन्दका वा मवन्ति । यद्यप्येते न पणिवृत्रवलाद्य इव झान-क्रियाशिकप्रसारप्रतिक्र्ला भवन्ति, तथाऽपि अभिवृद्धावृषेरुत्तरोत्तरपदक्रमणे तं निरु-न्धन्ति । तस्य झानशक्तिक्रियालोपन्यूनातिरिक्तवादीन् दोषान् प्रकाश्य 'इतो न गन्तव्यम्, गन्तुमिषकारसम्पादनात् प्राङ्नानुजानीमोऽनन्तरगमनम्' इति प्रत्यव-तिष्ठन्ते ॥

तदिसन् सक्ते सेपं दशा प्रस्तुता, पसामृषिर्दिन्यप्रकाशाभिवर्धनायेन्द्रमाह्यति, येन निरोधक तद्धेतुभूतन्यूनतादिदोपाणां निवारणं मवेत् । इन्द्रो हि प्रशुस्त्रैलोक्याधि-कारिकाणां देवानास्, विश्वमनस्तन्वाभिमानी, दिन्यो मनोमयः सम्राट् । तत्प्रसादात् तद्देमवस्य उज्वलप्रज्ञात्मकस्य मनसो विलासनमसासु सम्पादियतन्यम् । येनेन्द्रियार्थे-वणादिभिविंक्तिं प्रापितस्य अनृतप्रज्ञाविमोहितस्य मनसः सङ्कोचाद्विस्तृतिः बन्धनात् विमोचनम् प्रकाशलेशात् प्रकाशभूमा च निष्पयेरन् ॥

एन्द्री शुभ्रोडवलप्रहा हि सुरूपाः साध्वीधीवृत्तीः साधुरूपाणि कर्माणि वा साधियतं प्रमवेत्, येनानुदिनवर्धनं स्यादिति 'सुरूपकृतनुपृत्ये' महर्षिराह्यपति प्रयमस्यां ऋषि । दिन्यप्रकाशा प्रम्ना अभिषुतेन सोमेन भुक्तेन पोषिता हर्षमिता स्वीयान् रश्मीनिभवर्षतीत्युक्तं (गोदा इद्रेवतो मदः) द्वितीयस्याम् । तथा चिन्तेनोविशेषलामे दैन्याः प्रम्नाया आत्यन्तिकीर्ववीवेदितुं यद्यपि प्रमवामः, तथाऽपि प्रमाविश्वयोदयाद् दुर्निरीक्ष्योऽविगोचरो वा मा भूद् मगवानिन्द्र इति तृतीयस्याम् । अयान्तरात्मानं बन्यं वा सखायम्रपासकं प्राह्म 'इन्द्र एव प्रष्टन्यः, स वेगेन यलवानपि प्रतिक्लाननुक्लांश्च पश्यति प्राह्मचृद्धः, ददाति च श्रेष्टं पदं, दत्तवांश्च नः सिस्यम्यः इति चतुर्थ्याम् । अस्माकं

अनन्तरप्रतिपत्ति निरोद्धार एव अनुजानन्तु, भणन्तु च- 'यूयमधिकारिणोऽधुना, अन्यतोऽपि गमा इन्द्रकर्माणः सन्तः परिभ्रमं क्रुरुतः इति पश्चम्याम् । अस्पद्रनुक्लाः कार्यसहकारिणो देवकार्यनिरताश्च 'ऋषे, साधु साधितं कर्म तया, अस्य फलं ऐन्द्रं महत् सुखप्, तत्रैव स्वामेति ब्रुवन्तु' इति पष्ट्याम् । शिष्टाश्च ऋचो यावत्यक्तसमाप्तिं इन्द्रमहिमानुवर्णनपरा इन्द्रप्रार्थनात्मिकाश्च प्राग्विश्वरीत्या मन्त्रार्थपरिज्ञानाद् विस्पष्टं बोष्याः ॥

इति प्रयमस्य प्रथमे भएमो वर्गः

### द्वितीयानुवाके प्रथमं दक्तं समाप्तप्

हितीयातुवाके आ तिति दशर्व हितीयं सक्तम् । ऋषिव्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥ आ त्वेता नि पीं<u>द्रतेन्द्रमिभि प्र गौयत । सर्खायः</u> स्तोमवाहसः ॥१॥ आतु आ इ<u>त</u> नि <u>सीदृत</u> इन्द्रम् अभि प्र गायत सर्खायः स्तोमेऽवाहसः ॥

आ आ इत आगच्छत (उपसर्गाम्यासात् वद्युक्तस्याख्यावस्याम्यासः, अव-वयमागन्तव्यमित्यर्थकः) तु (पादपूरणः, क्षिप्रार्थको निपातो वा) निपीद्त उप-विश्वत इन्द्रम् अभिप्रगायत इन्द्रमभिष्ठस्वीभ्य प्रकर्षेण गायत । -हे सखायः सुह्दः (समानकर्षणि श्रष्ट्रताः) कीदशास्ते रित्तोमवाहसः स्तोमान् प्रापितारः [इन्द्रं प्रति] ॥

अत्र ऋतिज आमित्रता इन्द्रस्तवनायेति कर्मपरं व्याख्यानम्युपव्यते । द्विधाऽपि तात्पर्यं प्रायशः सम्भवति मञ्जाणामित्युक्तमेवास्माभिः । परं तु अन्तर्थस्य प्राधान्यं सर्वत्र, बाद्यार्थस्य विसंवादो नैकत्रेति च सारणीयम् । अत्र 'स्तोमवाहसः' इति सखीनां आमित्रतानां विशेषणं साकृतं बोष्यम् । अन्तर्यागे, 'सखाय इमे युजः जामयः' अति-मानुपभूचराः देवकार्यधुरंभराः अस्माकं स्तोमान् इन्द्रं प्रति प्रापितुं प्रभवन्ति । न तु केवलं स्तोतार इष्टे, अपि तु स्तोत्रवाचोऽस्मित्रर्गता हार्दवाणीर्वा नयन्ति स्तुतिविषयी-भूतिनद्रम् । 'अरिः कृष्टयः' प्रागुक्ता अप्येवंभूताः सहदो श्रेयाः ॥

द्विवीयामृचमाह—

पुरूतमं पुरूणामीशानं वार्याणाम् । इन्द्रं सोमे सर्चा सुते ॥शा

पुरुतिनम् पुरुणाम् ईशानम् वायीणाम् इन्द्रम् सोमे सची सुते ॥ अचोऽसाः पूर्वयर्चा एकवाक्यताद् 'प्रगायत' इति अन्वयः ॥

सचा सह [सखिमिः यजमानेन सह ऋतिग्मिर्ग सम्भूय] सोमे सुते अभिप्रते इन्द्रम् अभिप्रगायतेति सम्बन्धः । कीदशिमन्द्रम् १ पुरुतमम् अविशयनं बहुतः [बहुधा भवन् प्रभूत इत्यर्थः] तम् । पुनः कीदशम् १ पुरूणाम् वार्याणाम् ईशानम् बहुनां वरणीयानां (वराणाम्) खामिनम् ॥

पुरुतमम् अत्र न्याख्यातारो विविधं न्याचक्षते । 'पुरून् बहुन् [शत्रून्] तम-यति ग्रुपयति' इति सायणः । शत्रुनाशन इति विशेषणिमहेन्द्रस्थायुक्तम्, वरदानशौण्ड इति स्तुतिप्रसक्तेः । 'अतिशयेन प्रभ्तम्' इति पदिमदं न्याख्यातमन्यत्र सायणेन, इहापि तद्युक्तम् । 'यः पावकः पुरुतमः पुरूणि पृथून्यिप्रसुयाति भर्वन्' (६-६-२) ॥

त्तीयामृचमाइ---

स घो नो योग आ र्भुवत्स राये स पुरेन्ध्याम् । गमुद्वाजेभिरा स नेः ॥३॥ सः घु नुः योगे आ भुवत् सः राये सः पुरेम्ध्याम् गर्मत् वाजेभिः आ सः नुः ॥

घ पादपूरणः । अवधारणार्थो निपातोऽपिमत्येके । ति चतुर्धा प्रयुक्तेन तन्छन्देनास्य सम्बन्धः । सः इन्द्रः प्रागुक्तगुणविशिष्टः नः अस्माकं योगे अप्राप्तस्य लामे विषये आ भुवत् अभिमुखं यथा तथा मवतु [सिन्निहितो भूता अलन्धं पुरुषार्थं लम्भयित्यर्थः] सः राये धनाय दिन्यसम्पद्धं स 'आ भुवत्' इति सम्बन्धः । सः पुरन्ध्याम् यह्यां प्रज्ञायां (बहुविधायां चुद्धौ, आ भुवत्। सः वाजेिनः समृद्धिभिः (सर्वविधाभिः) नः अम्मान् आ गमत् आगच्छतु । वाजेभिरित्यत्र सहयोगरुष्ठणा वृतीया ॥

बहुविधपूर्णताविशिष्टः इन्द्रः सामिष्येन अलब्धलाम-लब्धसम्पद्रक्षण-बहुलप्रज्ञाः साधपतिति प्रार्थना ॥

चतुर्धीमृचमाह—

यस्यं संस्थे न वृण्वते हरी समत्सु शत्रेवः । तसा इन्द्रीय गायत ॥४॥ यस्यं सम्प्रस्थे न वृण्वते हरी इति समत्रुस्तं शत्रेवः तसी इन्द्रीय गायत ॥

यस्य इन्द्रस्य संस्थे संस्थाने हरी अधौ हो (दितीया) समत्सु सङ्घानेष्ठ शत्रवः शातियतारो वैरिणः न वृण्वते न वारयन्ति तस्मे इन्द्राय तसेन्द्रस्य सन्तर्पणार्थम् गायत स्तुतीः कुरुत ॥

संसे— धातथीनुनारेण 'संस्थाने' इत्युक्तम् । इन्द्रस्य आवासस्याने, समागम-स्थाने वा शत्रवः हरिनामको इन्द्राधो वारियतं न प्रभवन्ति, तयोरप्रतिहतवीर्यतात् । 'हरी इन्द्रस्य' इति निघण्डुपठितं इन्द्राश्वयोनीम प्रसिद्धम् । हरिः हरितवर्ण इत्याचसते प्रायशो व्याख्यातारः । हर्य गति-कान्त्योरिति धातोः हरिषदिनिष्पचौ कान्त्यर्थसिद्धिः सुगमा भवति । हर्यथः, हरिकेशः, हरिवर्षसम्, हरिधायसम् इत्यादिप्रयोगे कमनी-यतं माखरतं वा द्योतितं भवति । इन्द्रस्य प्रकाशमयस्य वाहौ 'हरी' हरितवर्णाविष कान्तिमन्तौ । इन्द्रसंस्थाने तयोः प्रमां देवशत्रवः न 'श्ववते', नान्छादयन्ति न आश्वण्यन्ति, तयोः प्रसारं न प्रतिरुत्पति । 'संस्थे रथे संयुक्तौ हरी' इति सायणव्याख्या । अन्यत्र विविधमेवं सायणीयं संस्थपदव्याख्यानं भवति— 'संस्थाने, आसादने' (५-१-८) 'स्थाने युद्धे' (८-२१-११) 'संस्थानभूते यह्ने' (८-२०-१५) 'सङ्गामे' (८-१२-११) । अत्रेदं द्रष्टव्यम् । सर्वत्र संस्थानं स्थानं वा संस्थपदार्थम्वना ततः स्वसम्भावितप्रकरणवशात् सङ्गामे यह्नो वा विवरणार्थः कथितः । भूढार्थे अन्तर्दर्शनशक्तिविशेष-सङ्केतभूतौ हरी इन्द्रस्य ।।

#### पश्चमीमृचमाह---

सुत्पान्नें सुता इमे शुर्चयो यन्ति वीतयें । सोमसो दध्योशिरः ॥५॥ सुत्रऽपान्ने सुताः हमे शुर्चयः यन्ति वीतये सोमौसः दधिऽआशिरः ॥

इमे सुताः सम्पादिताः सोमासः सोमाः सुतपाने सुतस अभिप्रतसः सोमस पाने पात्रे इन्द्राय यन्ति गच्छन्ति । किमर्थम्? वीतये तदीयव्याप्तये (यजमाने इन्द्रस जन्मने, व्याप्तये, आगतये वा इत्यर्थः वेतेर्घातीर्गति-व्यास्याद्यर्थतात् । अन्तर्यागे देवानां वीतिर्नाम यजमानस्हित्य मागतिः, तत्र व्याप्तिः, जन्म वा भविते) कीदशाः सोमाः शुच्यः दीप्ताः [संस्कृताः शोधिता अत एव दीप्ताः, शुच दीप्तौ इति घालर्यानुगमो गोष्यः] । पुनः कीदशाः दृष्ट्याशिरः दिषमिश्राः [आरू-द्र्वकात् हिंसार्थात् मृणातेर्निष्पमं, आमृणाति आशीः इति रेफान्तं पदम् । दोष- विघातकं इत्यर्थः । दिघ आशीः येषां ते दृष्याशिरः इति सायणीय-ण्याख्यानुसारतः शन्दार्थः] ॥

ज्याशिरः सोमाः प्रसिद्धाः श्रौतकर्मसु, गवाशिरः दघ्याशिरः यवाशिर इति
क्रमशः पयो-दिध-पविभिशः सोमा उच्यन्ते । अधिश्रयणसाधनभ्तानि श्रीणि द्रव्याणि ।
श्रयणं चि मिश्रणम् । अत्र सङ्केतार्थो लक्षणीयः । पयसा तत्प्रकृतिभ्ता गावो रव्ययः
प्रश्लाप्रकाशा लक्ष्यन्ते । तत्परिणामेन दश्ला धारणात्मिका स्था गुद्धिः, यवैः धनीभ्त-बाह्यप्रश्ला स्थूला बुद्धिश्च । एवं गवादिद्रव्यत्रय-सङ्केतितेषु प्रश्लाप्रकाशः स्थमवुद्धिस्थूलप्रश्लासन्तेषु सोमैः सह मिश्रणाय सिद्धेषु सत्स्तेव गवादिमिरिषशिताः सम्मदरसबाहिनः सोमाः प्ताः तत्तदेवताम्योऽप्यन्ते, ठाभिश्वादीयन्ते, श्रुव्यन्ते । तथा रसग्रहणेन देवानां मानुषे यजमाने घुद्धिरित्यादि स्पष्टं पूर्वोक्तं सर्व सायेम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे नवमी वर्गः

अथ पष्टीमृचमाइ-

त्वं सुतस्यं पीतये सयो वृद्धो अंजायथाः । इन्द्र ज्येष्ट्याय सुकतो ॥६॥ त्वम् सुतस्यं पीतये सयः वृद्धः अजायथाः इन्द्रं ज्येष्ट्याय सुकतो ॥इति सुकतो ॥

हे इन्द्र त्वम् सुतस्य अभिषुतस सोमस पीतये पानाय सदाः तसिनेव समये वृद्धः शरिण वीर्येण च एदि प्राप्तः अजायथाः जायसे, मवसि । किमर्थम्? ब्यैष्ट्याय व्येष्टानां प्रष्टदानां श्रेष्टानां वा कर्मणे, हे सुक्रतो शोभनकर्मन्! ॥

इन्द्रः सोमं पीला तरत्रभावेण सद्यो युद्धो भवति । अत एव प्रयुद्धवीर्यस्य तस्य श्रेष्ठकर्म युक्तम् । उपपन्नं च सुक्रतो इति सम्बोधनम् । 'पीतये' इत्यत्र तृतीयार्थे भतुर्यी इति स्कन्दस्यामिनो च्याख्या समीचीनं तात्पर्यस्यपादयति । न चेदेवम्, 'सद्यः' इत्यस्य खरसता विहता शोषिता स्यात् । कर्मपरच्याख्याने तु 'तस्मिश्नेवाहनि' इत्याहुः । 'गुणवचननाझणादिभ्यः कर्मणि च' इति धन्नानुसारेण व्यैश्यं कर्म अत्र उपपर्भ प्राह्मम्, 'षृद्धो अजायभाः' इत्युक्तेः पुनर्व्येष्ठभावी न विविधतः ॥

सप्तमीमृजमाइ-

आ त्वा विशन्त्वाशवः सोमास इन्द्र गिर्वणः । शं ते सन्तु प्रचेतसे ॥॥॥ आ त्वा विशन्तु आशवेः सोमासः हुन्द्र गिर्वणः शम् ते सन्तु प्रऽचेतसे ॥

हे इन्द्र गिर्वणः गीर्मिः स्तुतिभिः वननीय सम्भजनीय, त्वा तां आश्वाद्र य्यापनशीलाः सोमासः सोमाः आविशन्तु प्रविशन्तु । ते तव प्रचेतसे प्ररूष्ट-ज्ञानाय (ते सोमाः) शम् शान्तिसुराह्मणः सन्तु भवन्तु ॥

पूर्वसामृचि पीताः सोमाः इन्द्रस्य श्रेष्ठकर्मणे प्रभवन्ति, अत्र तु इन्द्रं समन्तात् प्रविष्टास्ते तस्य श्रेष्ठज्ञानायेत्युक्तम् ॥

अप्रमीमृचमाह-

खां स्तोमां अवीवधुन्त्वामुक्था शंतकतो । त्यां वर्धन्तु नो गिरः ॥८॥ त्वाम् स्तोमाः अवीवधुन् त्वाम् उक्था शतकतो इति शतऽकतो त्वाम् वर्धन्तु नः गिरः ॥

शतकतो शवकर्षन् इन्द्र [शवं गद्धर्यकम्] त्वाम् स्तोमाः सामरूपाणि स्तोत्राणि इत्यर्थः । अवीवधन् वर्धिववन्तः । तथा त्वाम् उक्था उपधानि शसाणि अगिमः शंसनानीत्यर्थः । अवीवधन् । त्वाम् नः असाकं गिरः स्तोत्रवाचः वर्धन्तुः वर्धयन्तुः [णि-लोपः छान्दसः, तथा परसैपदं च] ॥

स्तोत्रेण मन्नात्मकेन देवानां यजमाने (उपासके) अभिष्टद्विरिति शतश उद्घोप-यन्ति वेदाः । कर्मपरच्याख्याने मेघमण्डलादुपर्येव मध्यमस्यानसेन्द्रस्य ष्टदिर्वकन्या । फलं तु अपां ष्टिः! ॥

नवमीष्ट्चमाह-

अक्षितोतिः सनेदिमं वाजिमिन्द्रः सहिमणम् । यसिनिवश्वितिः पाँस्यो ॥९॥ अक्षितऽकतिः सनेत् इमम् वार्जम् इन्द्रः सहस्रिणम् यसिन् विश्वानि

अक्षितोतिः अक्षिता अक्षीणा ऊतिः वृद्धिः यस स इन्द्रः इमम् असाभिः अर्प्यमाणं सहस्त्रिणम् सहस्रयुक्तं वाजम् (सोमात्मकं) समृद्धिविशेषं सनेत् सम्म-जेत् । यिस्मन् वाजे विश्वानि समलानि पौंस्या पुंस्तानि पुंसः कर्माणि कर्मोप-रुक्षितानि बलानि वर्तन्त इत्यर्थः ॥

अधितेतिः—ं अहिंसितरक्षण इति सा० न्याख्या । क्षि श्वये इत्यकर्मको धाताः, तसान्नपुंसके माने क्तः । एवं क्षितं इति रूपम् । न विष्यते क्षितं क्षयः अन्नेति अक्षिता रुतिः युद्धिः पश्चेति विग्रहः । इन्द्रस्य युद्धिः प्रस्तुता स्मार्या । तसान्द्रिः युद्धिरेवान न तु रक्षा । तसेन्द्रस्य युद्धेने क्षयो भवति । सहिंसणम्— वाजविशेषणम् । बहुविध- वलगुणसम्पन्नः समृद्धिवाचको वाजः इह सोमात्मको भवति । सोऽप्यमाण इन्द्र- स्वीकारक्षमो मवति । तेन शतकतोरिन्द्रस्य विश्वेषां कर्मणां निर्वाहः स्यात् । 'यसिन्' इन्द्रे 'विश्वानि पाँस्था' इति एके प्राहुः । उभयथाऽपि सम्भवं पश्चामः । यसिन् 'वाजे' समृद्धौ सोमरसात्मिकायां विश्वानि 'पाँस्था' वलानि प्रादुर्भवन्ति । यसिन् इन्द्रे विश्वानि कर्माणि आयत्तानि इति च समञ्जसम् ॥

### दशमीमृचमाद्-

मा नो मर्ती अभि हुहिन् तन्नीमिन्द्र गिर्वणः । ईशानो यवया व्धम् ॥१०॥

मा नः मर्तीः अभि द्वहन् तनूनाम् इन्द्र गिर्वेणः ईशीनः यवय व्धम् ॥

गिर्वणः स्तुतिभिर्वननीय देव हे इन्द्र मर्ताः मनुष्याः नः असाकं तन्त्नाम् श्रीराणां मा अभि द्वहन् द्रोहं माकार्षः । ईशानः ईश्वरः सं वधम् नामं यवय प्रयक्ति ॥ मरणधर्मभ्यो विरोधिभ्यः विषित्तिमिभृदसदीयानां देहानाम् । शरीरगतं 'वधं' अपि पृथक्तं समर्थ ईश्वरस्तम् । अपमृगर्थः । अत्रेदं रहस्वमवधेयम् । तच तृतीय-यादे निक्षिप्तम् । यौतिः पृथग्भावे तस्माण्णित्ति 'यवय' (पृथक्कृत) इति रूपम् । शरीरस्य नश्वरता इह वधापरपर्याय-हिंसया लक्षिता ॥

शरीराद्वधं प्रथकर्तिमिन्द्र एव प्रश्नित्युक्तम् । सदसतोः अमरण-मरणधर्मयोः मिश्रितयोराश्रयभ्तादेहात् मृत्युलक्षणभूतं सर्वे वधं, वधस्य आपादियतारं वा, मानुप-ममानुपं वा प्रथकृत्य अपसारियतुमीश्वर इन्द्रोडत्र प्रार्थितः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे दशमो वर्गः

# इति प्रथमाच्याये द्वितीयानुवाके द्वितीयं छक्तम्

द्वितीयानुवाकस्य वृतीयं 'युद्धान्ति' इति दशर्चे सक्तम् । ऋषिच्छन्दोदैवतानि पूर्ववदवगन्तच्यानि । असिन् सक्ते 'आ दह' इत्येतां चतुर्थीमारम्य पहुचो मारुत्यः । तासु मध्ये 'वीछचित्' 'इन्द्रेण' इत्येते द्वे ऋचौ मारुत्यौ सत्यौ ऐन्याविष भवतः । इदं सर्वमनुश्रमणिकोक्तसुदाहृतं सायणभाष्ये । परमार्थपरेऽसिन् च्याख्याने कर्मसु विनिन्योगः सवित्तरं नोदाहियते । आवश्यकस्यलेषु ईपन्मात्रं स्च्यते ॥

#### तत्र प्रथमामृचमाह—

युअन्ति ब्रधमंह्रपं चर्रन्तुं परि तुस्थुपः । रोचन्ते रोचनार्द्विवि ॥१॥ युअन्ति ब्रधम् अह्रपं चर्रन्तम् परि तुस्थुपः रोचन्ते रोचना दिवि ॥

ब्रध्नम् महान्तं अरुषम् आरोचमानम् चरन्तम् गच्छन्तं (न त विष्ठन्तम्) परि तस्थुपः परिवः विष्यवांसः स्थिताः युञ्जन्ति सम्यन्धयन्ति । दिवि घुलोके रोचना रोचनानि ज्योवींपि रोचन्ते दीप्तानि मवन्तीस्पर्यः ॥

प्रममं केवलपदार्थो दत्तः । तात्पर्यानुसारेण पदार्थो दाखते । ततः प्राक्, ईरन्मात्रं पूर्वेषां व्याख्या पर्यालोचनीया, येन बक्ष्यमाणस्य तात्पर्यस्पोपपिः सुगमा स्वात् । न्नाः - इदं पदं महन्नामसु पठितम् । न्नां महान्तमिति पदार्थमनुक्वा जादित्यं इति सायणव्याख्या । सर्वत्र सामान्यतः पदार्थ उक्ष्वेव सन्दर्भमनुस्त्य तात्पर्यमादि- करोति, अर्थान्तरं वा न्नवीति सायणः । यथा वा - 'न्नास्स महतोऽमेः' (३-७-५)

'नमं महान्तं वभुं अश्वम्' (७-४४-३) 'अघि नमस विस्तृतस (अइमनः) उपिर' (८-४-१३) 'उद्यद् नमस विष्टं महत् (आदित्यस) स्थानम्' (८-५८-७) 'नमो यामः, महान् रथः' (१०-२०-९)। अन्तिमोदाहरणे याम इति विशेष्यं मन्न एव पिठतम्। अत्र युद्धान्तीति असामृचि अन्यत्र कचिच आदित्यपर्यायतया नमपदं गृहीतं सायणीय-च्याप्याम्। 'नममादित्यं अरुपममि चरन्तं वायुम्' इति नाम्नणवाक्यक्तेन तथा कतम्। अनुक्रमणिकायामयं ऐन्द्रो मन्न इत्युक्तम्। तर्हि कथमनेन नाम्नणवाक्यं सङ्गछेत हन्द्र एव वादित्यामिवायुरूपेणावस्थित इत्युपपादितम्।।

मधम् विकल्पबहुला व्युत्पत्तिः 'बन्धेर्वधिवुधी च' इत्युणाद्यित्रेण नक्पत्ययः वन्धेर्वधिरादेशश्रेत्येके ॥

अरुपम्— हिंसार्थाद् रुपघातोर्निष्पनं अहिंसकम् अमिमित्याचष्टे सायणः । पहुद्ध स्यलेषु आरोचमानिमत्येव मवत्यस्य व्याख्या । आङ्पूर्वकाद् दीस्पर्धकाद् रुशतेर्निष्पा-दयति स्कन्दस्वामी, आङो हस्वतं शकारस्य पश्च मवतः । अरुपपदस्य आरोचमानतं प्रायः सर्वत्र सर्वेऽपि व्याख्यातारोऽभ्युपगच्छन्ति ॥

तस्थुपः- विमक्तिन्यत्ययेन तस्थिवांस इति प्रथमाबहुवचनान्तं पदं सायण-

अथ अर्थविषारः समासतः क्रियते । युझन्ति युगयुगन्धरयोजनेन रथं युक्तं सुसम्बद्धं कुर्वन्ति । स च रथो विद्यालो रोचमानश्च भवति । सामध्यत् 'चरन्तं' रथम् । परितोऽवस्थिताः नित्यस्रयस्तत्र स्थिराः चरन्तं रथं सन्नद्धं कुर्वन्ति । तथा रथसनाहे क्रियमाणे सित धुलोके ज्योतिर्मयानि ऊर्ध्वस्थानानि भ्रवनानि वा रोचमानानि लक्ष्यन्ते । अन्तरर्थानुसारेण तात्पर्य पुरस्ताद् वक्ष्यते ॥

द्वितीयामृचमाह-

युअन्त्रस्य काम्या हरी विपेक्षसा रथे । शोणी धृष्णू नृवाहैसा ॥शा युञ्जन्ति अस्य काम्यो हरी इति विऽपेक्षसा रथे। शोणी धृष्णू इति नुऽवाहैसा ॥

अस्य हरी असेन्द्रस अभी (कर्म) रथे बहादिगुणविशिष्टे पूर्वोक्ते रथे

युज्जिन्ति योजयन्ति रथयुक्तौ विद्धते । के? पूर्वोक्ताः परितः स्थिताः (नित्यस्रयो द्यानाः) । कीटशौ हरी? काम्या कमनीयौ कामियतन्यौ वा । अन्यानि हर्यो-विश्वेपणानि चलारि भवन्ति । विपक्षसा विपक्षौ वामवामेतरभेदेन विभिन्नौ रथपक्षौ ययोल्तौ, रथस पार्श्वद्रये युक्ताविस्पर्थः । शोणा रक्तवणाः, धृष्णू धृष्टां, नृवाहसा नरं नेत्तवनलाद्धां देवं वहन्तौ, [नृपदं देवं मानुपं वा पुरुपं अभिधत्ते इदं वलोपलक्षणम्]॥

प्रथमसामृचि विशालस रोचिष्मत इन्द्ररथस सन्नाहः प्रोक्तः । असां तु कम-नीययोर्ष्ट्रयोर्गलवाहयोरिन्द्राश्वयो रथयोग उक्तः । उभयत्रापि कार्यनिर्वाहः पर्यष-स्थितैः स्थिरैर्दिविपद्भिः स्रिमिर्मवित । एवं पूर्वाङ्गे साधिते, इन्द्र एवाविर्भवतीति तृतीयसां उच्यते । स किं कुर्वन् प्रादुर्भवति ।।

#### वृतीयामृचमाइ-

केतुं कृण्वन्ने केतवे पेशो मर्या अपेशसे । समुपद्गिरजायथाः ॥३॥ केतुम् कृण्वन् <u>अके</u>तवे पेशः मुर्याः अपेशसे सम् उपत्ऽर्भः <u>अजाय</u>थाः ॥

हे मर्याः हे मर्य बलाल्य, तं अकेतवे अविद्यमानप्रज्ञानाय तादध्ये चतुर्थी केतुम् प्रज्ञानं कृणवन् द्वर्गन् अपेशसे अविद्यमानरूपाय पेशः रूपं (कृष्वन्) सम् सम्भूय उपिद्धः प्रज्ञानप्रभातरिमिभः अजायथाः जातोऽसि प्रज्ञामयानां दैवतांश- भूतानां सङ्गतानां सहायानां उदयेन तं प्रादुरभूरित्यर्थः ॥

मर्यः न वलार्थकाः शन्दाः प्रायशे हिंसार्थक घातुम्यो निष्पमा मवन्ति । दक्षपदं बलार्थे दंशतेः दंसतेः दंसय तेर्वेत्याहुः । शत्रुणां मारियतृ तात् मर्यः वलवान् । 'स हि ऋतः स मर्यः' (१-७७-३) इत्यत्र सायणव्याख्या प्रि इममर्थं समर्थयति । अन्यत्र च श्रुतशे मर्यपदं बलघोतकं प्रयुक्तं लक्षणीयम् । अत्र 'मर्य' इति इन्द्रसम्बोधनम् । रये सम्बद्धे तत्र अश्रयोयोगे च साधिते प्रज्ञामयदैवतां श्रुमिः सम्भूयोदिते, इन्द्रः प्रादुर्भृतः । स प्रसन्नो ऋषे दिष्टिगोचरो प्रमदित्यर्थः । तां च दृष्टि स एव ऋषये ददाति । अत एव 'केतुं छुण्वन्' इत्याह । केतुः अन्तर्वोधा आयमानं प्रज्ञाचक्षः । एवं इन्द्रप्रसाद- स्वयं प्राञ्चं अन्तश्रक्षातं स्थेर्येण दिव्यद्श्वेने प्रश्चातुम् । तादशस्य दिव्यद्श्वेनकर्मणः किमप्यधिकरणं अपेक्षितं भवति । ततु नेदं पार्थिवं श्रुरीरं मिनतुमईति । यथा बाद्य-

चक्षुप आधारो बाह्यो देहः, तथा आन्तरस्य प्रद्याचक्षुपोऽपि तद्यक्तं शरीरं नियताय आश्रयणाय अवहयं भवति । तच सामान्यतो मानुषे जने पार्थिवदेहे जडीभ्तप्रक्रें मिश्रितं मग्नं निलीनं अत एव धनिभव्यक्तं भवति । तदेव रूपपदलक्षितं यक्षमं दिन्य- इष्टियोग्यं शरीरं अभिन्यक्तं क्षर्वन् प्रकाशोऽभवदिन्द्र इत्यर्थः ॥

यथेदमवधातन्यम् । रथो गतिविशेषः दिन्यः विस्तृतो रोचमानश्च मवति ।
तमिधितिष्ठतीन्द्रः । तद्युक्तौ हरी अपि दीप्तौ अश्वौ विशेषतो बलवाहिनौ । ऋक् संहितायां इन्द्राश्चगुणवर्णनपर्रवेचनेः हर्योः खरूपं सामान्यतोऽवगन्तुं शक्यम् । इमौ अन्तर्दर्शनशक्तिविशेषौ दिन्यौ प्रज्ञाविमवौ इति बोध्यम् । 'स्तवा हरी धर्यस्य केत्' (२-१-६) 'केता' 'धुश्वा' इत्यपि इन्द्राश्चौ वर्ण्यते । इमौ प्रथमं ऋषेहार्द-वागात्मना मन्नेण प्रक्तौ भूता ततः परं इन्द्राधिष्ठानभूते रथे प्रक्तौ भवतः । अत एव महुषु मन्त-वर्णेषु अञ्चयुजौ हरी इन्द्रस्य गीतौ । 'आ तिष्ठ वृत्रहन् रथं प्रक्ता ते अञ्चणा हरी' (१-८५-६) 'अञ्चणा ते अञ्चयुजा प्रनिचम हरी सखाया' (१-१५-६) 'एहि हरी अञ्चयुजा श्वग्ना वश्वतः सखायम् । गीर्भः श्चुतं गिर्वणसम् (८-२-२०) ॥' एवमन्येऽपि भवन्ति मन्त्रवर्णाः, यैर्न केवलं इन्द्राश्चम्बरूपं गृदमगृदं च प्रतिपाद्यते, किंतु इन्द्राश्चप्रसादद्वारा दिन्यदृष्ट्यादिसम्पत्त्ये महर्पीणां अञ्चपद्वाच्यमन्त्रात्मा हार्दवागेव साधनमभूदिति अव-गम्यते ॥

अथेन्द्रप्रादुर्मादात्परं तत्कार्यस्य मरुतां साहाय्यमपेक्षितं भवति । मरुतश्च चण्ड-वेगानां दीप्तानां धीवृत्तीनां दिन्यगतिविधायिनो देविवशेषाः । दिन्यमनस्साम्राज्यं इन्द्रस्थेति प्रागस्माभिः प्रतिपादितं सार्यम् । तत्र परिपक्तस्य ऋषेधीप्रवेशात् तद्वृत्तीनां तत्र पुनर्जन्म भवति । इदं च मानुषे न्यष्टौ मरुतां द्वितीयं जन्म । प्रथमं तु सर्वेषां देवानामिव स्पृष्टौ समप्टौ स्वाधिकाराय भवति । इदं च मरुतां पुनर्जन्म इन्द्रजन्मनः परं भवति । अत एव इन्द्रज्येष्ठा मरुद्रणा इति प्रसिद्धिवेदे । इममेवार्थमाह ऋक् चतुर्थी । एवं पूर्वेषां मतमनुस्त्य मरुतां जन्मेत्युक्तम् । वस्तुतस्तु देवकामानां ऋषीणामेव दिन्यसप्राप्तये पुनर्जन्म तत् ॥

चतुर्थीमृचमाइ-

आदहे खुधामनु पुनेर्गर्भत्वमेरिरे । दर्धाना नाम यक्तियेम् ॥४॥

आत् अहं खधाम् अनुं पुनेः गुर्भेऽत्वम् आऽईिरिरे दधानाः नार्मः युज्ञियेम् ॥

आदह अनन्तरमेव (आत् इत्यानन्तर्ये अह इत्यवधारणे च निपातौ)। ख्याम् अनु ख्यापदवाच्य-खीयधारणधर्मानुसारेण पुनः गर्भत्वम् पुनर्जनिष्यमाणशिश्च-भागम् एरिरे प्राप्तः। के? सामध्यीत् देवकामा ऋषयः। कीद्याः? यज्ञियम् यज्ञार्दं नाम अभिधानं (देवताष्यक्तिबोधकं संज्ञात्मकं) द्धानाः धारयमाणाः ॥

खधाम्— खं दघाति धारयते, खभावधारणसमर्था शक्तः, ताम् । खमार्कः सर्वखापि विविधस सतः यो धारयते पोपयति वा स धर्मः खघापदवाच्यो मवति वेदे । एरिरे— आङ्पूर्वकस्य ईर गतौ इति घातोः लिटि रूपम् ॥

इन्द्रप्रादुर्भावानन्तरमेव मरुतां जन्म । तच कथं प्रनर्जन्मेति प्रागुक्तम् । इहं तेषां खधारणसामध्येरूप-धर्मानुसारि जन्मेत्युक्तम् 'खधामनु'। तत्र तथाविधपुनर्जन्म-लाभविषये खार्थतावर्ज देवार्थ क्रियमाणस्य अर्पणरूपस्य पद्माख्यस्य कर्मणः यद्युक्तं देवताप्रतिवोधकं रहस्यं पावनं नाम भवति, तस्य धारणं साधनं भवति 'दधाना नामः यद्मियम्' ॥

पञ्चमीमृचमाह-

वीळु चिदारुज़्लुभिर्ग्रहां चिदिन्द्र वहिंभिः। अविन्द उक्तिया अर्नु ॥५॥ वीळु चित् ऒहुन्तु आहुन्द्र वहिंऽभिः अविन्दः उक्तियाः अर्नु ॥

हे इन्द्र! वीळुचित् दृढमि (पर्ववादिस्थानम्) आरुजत्नुभिः मझिंद्रिः गुहाचित् गुहायामि (गुप्तिस्थानेऽपि) विह्निभिः वोदृभिः (तां वोढं समर्थेः लन्ध-दिन्यजनमभिः सहायभ्वैः) उस्त्रियाः गाः अनु अनुगम्य अविन्दः अलन्धाः ॥

वीछ- वीळयतेः संस्तम्भनार्थाभिषमं वलनामसु पठितम् । आरुजनुमिः-रुज मृङ्गे इत्यसात् आङ्पूर्वकाद् धातोः भौणादिक-चनु-प्रत्यये परे द्वीयावदुवचनान्दः मदम् । गुहा सप्तम्याडादेशः । उस्तियाः उस्ताः कान्त्यर्थाद् वष्टेर्निणन्नाः (पस सः),-वसतेरिति सायणीयम् । प्रज्ञानरक्षमयो गाव उस्तियाः प्रोक्ताः ॥

ज्योतिर्दशां यूर्वोक्तमत्रार्थानुसारेण अविमानुषभ्वि पुनर्जन्मलाभे पणिभिरपह्वानां पर्वतगुहायां स्थापितानां गवां अधिगमाय इन्द्रसाहाय्ये प्रवृत्तिरुक्ता । तेषां पर्वतग्रन्द-कृक्षिषस्य धनीभूतप्रज्ञस्य जडस्य भञ्जने सामध्ये, तत्र अन्धकारवन्धुरं गुहापदवान्यं रहस्यस्थानं प्रविद्य, तत्रेन्द्र-तद्विभूतीर्वोद्धं शक्तिश्च प्रोक्ते । ईदृशः प्रभावः कथं समभवत् तेषामिति चेत्, इन्द्राधिकारे गर्भसम्मवाद् देवकामास्ते कर्तव्यमधिकृत्य इन्द्रप्रसाद-क्रम्यं दिन्यावेशश्रवणं प्रतिपालयन्त उपतिस्थरे, अतोऽयमेषां विभव इति उत्तरत्र वस्यते ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकादशी वर्गः

द्वे<u>व्</u>यन्तो यथा <u>म</u>तिमच्छा विद्वेसुं गिरः । <u>म</u>हामेनूपत श्रुतम् ॥६॥ द्वेव्यन्तेः यथा <u>म</u>तिम् अच्छी विदत्यविद्यम् गिरः <u>म</u>हाम् <u>अनूपत्</u> श्रुतम् ॥

देवयन्तः देवकामा ऋषयः महाम् महान्तं श्रुतम् दिन्यावेशश्रुतिगोचरं इन्द्रं अनूयत स्तुतवन्तः [दिन्यवाणीश्रवणलाभात्] । तत्र दृष्टान्तमाह । गिरः गृणन्तः स्तोतारः विदृद्धसुम् वेदयद्वसुं वेदयद्वनं मितिम् मन्तारं इन्द्रं अच्छ श्रभिन् असं यथा स्तुवन्ति (अनूषत) वसुलाभात्तथेति ॥

देवयन्तः – देवानातमन र्न्छन्तः, वयच् । मतिम् – मतिशन्दो बुद्धिपरोऽपि उपचारादिन्द्रे बोद्धिर वर्तते । एवं गिरः स्तुतयः स्तोतृपूपचर्यते ॥

विदृद्धम्— विदन्ति वेदयन्ति अन्तर्मावितण्यर्थः ज्ञापयन्ति सम्भयन्ति वा भितिष् इन्द्रमात्मानं वस्ति धनानि यस तम् । वसु धनं ऐश्वर्षे भवति । तस ज्ञान-भयताद् इन्द्रं भाषितुं सामध्यमस्तीति तात्पर्यम् । अन्पत— णू स्तवने इति धातोः छिछ प्रयमपुरुपबहुबचनम्, गुणाभावः छान्दसः, तथा आत्मनेषदं च ॥

अयं मत्राधीं भवति— यथा स्तोतारः स्ववैमवत्रापकदिव्यधनपुक्तं इन्द्रं स्तुतिभिः उपितष्ठन्ते, तथा प्रत्यप्रजन्मानो ज्योतिर्दिशिन इन्द्रकामा इन्द्रात् श्रुति लभमानास्तं दिन्यानेश्ववाणीश्ववणगोत्तरस्पासत इति । अथ प्राधान्येन प्राणपदमधितिष्ठतां क्रिया- श्वित्तपराणामि ऐन्द्रतेजोवलदीपितानां येषां मरुतां साहाय्यमत्यन्तप्रपश्चक्तमभूत् पर्वतमञ्जनादौ, देपामधुना समुदायेन गणरूपतया स्तुतिर्भवति ॥

### सप्तमीमृचमाइ----

इन्द्रेण सं हि दक्षंसे सञ्जग्मानो अविभ्युपा । मुन्दू संमानवर्चसा ॥॥। इन्द्रेण सम् हि दक्षंसे सम्इज्ग्मानः अविभ्युपा । मुन्दू इति सम्।नावर्चसा ॥

हे मरुद्रण! तं इन्द्रेण सञ्जग्मानः सङ्गच्छमानः संवादसम्पन्नो युक्त इिंड यावत्, सन्दक्षसे हि सम्यग् इष्यसे । कीद्येन्द्रेण? अविश्युषा मयवर्जितेन । अयां इन्द्रो मरुद्रणथ सन्दू ग्रुदितौ समानवर्चसा तुल्यदीप्ती [मवथः] ॥

दशसे- लिड थें प्रार्थनायां लेट् इति सायणीयम् । 'हृदयसे' इति कर्मणि लडेक स्कन्दस्वामीये । युक्तमेतत्, प्रत्यक्षकृतो द्ययम् । मन्द्- मन्दतेमीदनार्थस्येदं रूपम् ॥ सञ्जग्मानः- सम्पूर्वाद्रमेः लिटः कानच् । अविभ्युपा- विभेतेः कसुः, अन्यत् छान्दसम् ॥

एवं इन्द्रेण सङ्गतस्य तत्तुल्यतेजसी मुदितस्य मरुद्रणस्य सन्दर्शनात् सम्प्राप्तधुति-विशेष ऋषिर्यज्ञकारी गलवद्दमुचारयतीति वक्ष्यते ॥

अप्रमीमृचमाह-

अनुव्येरिभर्युभिर्म्खः सहस्वद्चिति । गुणैरिन्द्रस्य काम्यैः ॥८॥ अनुव्येः अभिर्युऽभिः मुखः सहस्वत् अर्चुति गुणैः इन्द्रस्य काम्यैः ॥

मखः यहकारी (तत् करोति तदाचष्टे, मखयति यहं करोति) अर्चिति स्तौति अत्वस्याद्यात्यति । कथम्? सहस्तत् वलवत् वीर्धवद्यथा भवति तथा (अर्चिति) कीद्याः सन्? गणिः मरुद्रणेः उपेतः (प्रसादात्तेपामावेशाद्वा तेर्युक्त इत्यर्थः) कीद्दर्शिणेः श अनवद्येः दोपरहितैः शुष्ट्रीरित्यर्भः (धीष्ट्रतीनां दिव्यभावमापनानां अत एव लब्ध-

पुनर्जन्मनां दिव्यमनोमयसमाज इन्द्रस्य साहाय्ये वर्तमानानां मरुतां निष्कलङ्कलस्प-वसम्) । पुनः अभिद्युभिः अभितः (मखं यज्ञकारिणं) प्राप्ता द्युलक्षिता द्युतिः वैषां तैः । पुनश्च, इन्द्रस्य काम्यैः इन्द्रस्य स्पृहणीयैः, प्रियैतित्यर्थः ॥

अर्थाविष्कार एव विशिष्टशन्दिनर्वचनं दत्तम्, तेन तात्पर्यवोधाय द्वारं च कृतम् ॥ श्रिपर्यजमानः खीयामर्चनविधां मरुद्रणसिहतेन्द्रप्रसादलन्धां विस्नम्मेण गायन्, द्वार्वतोऽपि इन्द्रसांकिध्यं प्रार्थयत उत्तरे मन्त्रे ॥

नवमीमृचमाइ-

अतः परिज्मुन्नागीहि दिवो वो रोचनादिधि । समीसिन्नुञ्जते गिरेः ॥९॥ अतेः परिज्मुन् आ गृहि दिवः वाः रोचनात् अधि सम् अस्मिन् अस्मन्

परिजमन् परितो गामिन् । सर्वव्यापिन् इत्यर्थः, परि-उपसर्गस्य अज-घातोः इत्पन्, मनिन्प्रत्ययः) हे इन्द्र! अतः असान्मध्यमादन्तिरिक्षस्यानात् आगहि आगच्छ दिवो वा युलोकाद्वा, रोचनाद्धि रोचमानात् दीप्तात् ततोऽप्यूर्घ्व-छोकाद्वा आगच्छ (सर्वत्र व्यापकतात्, तत्तत्स्यानविभवसम्पन्नस्य इन्द्रस्य आगमनं अपोदिव्याम्युद्यपोपकं मवति)। अस्मिन् मदीये अन्तर्यजने कर्मणि, [अयं मधु-क्छन्दाः] गिरः स्तुतीः मन्नवाच इत्यर्थः, समृञ्जते प्रसाधयति, उज्वलाः करोति ॥

प्राधान्येनास्मिन् ऐन्द्रे स्के, विस्पष्टा इन्द्रस्तुतिरन्ते भवति ॥ दशमीमृचमाइ-

इतो वो सातिमीमेहे दिवो वा पार्थिवादिधे। इन्द्रं महो वा रजेसः ॥१०॥ इतः वा सातिम् ईमेहे दिवः वा पार्थिवात् अधि । इन्द्रेम् महः वा रजेसः ॥

इतो वा असाकं सिमहितात् पृथिवीस्थानाद्वा सातिम् लिच्च सम्मजनीयं प्राप्तव्यिम्त्यर्थः । ईमहे प्रार्थपामहे । स च प्राप्तव्य इन्द्र एव मवति । इन्द्रम्

प्राप्तन्यतया ईहामहे । तस त्रैलोक्याधिराज्यतात् इतो वा स प्राप्पो भवति । पार्थिवादधि दिवो वा पृथिवीसम्बन्धिनो द्युलोकादा, महो रजसो वा महतोऽ न्तरिक्षलोकाद्वा तं प्राप्तन्यमिन्द्रमीहामहे ॥

व्याख्यातं युझन्तीति सक्तम् । अनुक्रमणिकोक्तप्रकारेण ऐन्द्रमारुतक्रचौ द्वे मारुत्यश्रतस्थ ऐन्द्यश्रतस्थ व्याख्याताः । दशर्चेऽसिन् क्रचां पूर्वोत्तरसम्बन्धः प्रदर्शितः । रहस्यगर्भितमिदं स्थूलपक्षव्याख्यातृणामर्थाविष्कारनये श्रुष्कमावं संवृत्तम् । निष्यते तत्तात्पयेपरीक्षा । अस्ति ससाकमिद्द वक्तव्यम् ॥

वह्नस्ति रहस्यमसिन् गाढं कामतो निक्षिप्तमृषिणेति वक्तव्यम् । इदं च प्रवलं निदर्शनं भवति प्रागसामिर्भूमिकायां आप रहस्यमधिकत्य प्रतिपादितस्यार्थस्य । 'इदं च रहस्यं प्रापीणां विदितं, तिच्छिष्याणां च । ये च गुरुम्यो महर्षिम्यो दीक्षां लब्ध्वा अन्तरङ्गशोधनसाधनादिभिः अन्तर्यजनाय शिक्षिताः ।' इत्यादि द्युक्तम् । अत्र गवाध-केलादिपदानि साङ्केतिकानि द्व्यर्थानि वा पदानि परिचितान्यसाकमधुना न कष्टप्रदानि भवन्ति । तथाऽपि रहस्यं द्वक्ते स्पष्टं विचारपूर्वकं निहित्तमिति वक्तं वाक्यान्येवालम् ॥

प्रथमसामृचि 'युझन्ती'त्याद । के १ कर्तृपदं नोक्तम् । 'परि' 'तिस्वांसः' इति
विभक्तिन्यत्ययेन मृदीतमि विशेषणमेव तत्, विशेष्पस सहस्पमनुक्ता शिष्यशिक्षार्थं अन्तर्याजिनो गोधाय वा विसृष्टम् । 'चरन्तम्' अत्रापि कम् १ इति नोक्तम् ।
दितीयसामिष कर्तृपदमध्याद्दतं तत्तु सुलमं प्रथमगिषेश्वया । तृतीयसां, 'उपद्भिः' कैः
इन्द्रजन्म १ नोक्तम् । चतुष्याँ, के 'युनर्गमेस्नमेरिरे' १ पश्चम्यां 'आरुजहुमिः' विद्विभिः कैः
इन्द्रस्य गोलाभः १ पष्ट्यां, के 'देवयन्तः' देवकामाः महान्तं श्रुतं नुत्तवन्तः १ सप्तम्यां, कः
सम्बोध्यते इन्द्रेण सद्द सन्दृष्ट्यमानः, तेन 'समानवर्चाः' १ अष्टम्यामिष कण्ठतो
नोक्तं 'इन्द्रस्य काम्या गणाः' के १ इति । नवम्यां, 'परिनमन्' इति कस्यामन्नणम् १
दशम्यामेव स्पष्टमुक्तमिन्द्रं 'ईमहे' इति ॥

अस सर्वस्थोत्तरं वचनं उद्देशपूर्वकमेवान्तर्निधाय गोपितं वाक्यविदेव साक्षात्कत-धर्मणा महर्पिणा मधुच्छन्दसेति घ्रमहे । एवमपि तत्र तत्र ऋक्षु स्पष्टान्यस्पष्टानि वा लिङ्गानि क्षिप्तानि । तेषां परीक्षणेन प्राचीनेः कृतं देवतनिर्णयं आधारीकृत्य बृहदेवता-ग्रुक्षमणिकादयः प्रयुत्ताः । बहुपु स्थलेषु पूर्वेषामेव देवतनिर्णये मतमेदः सन्देहो विवादम द्यपन्ते । इदं च पर्पालोचनीयम् । आद्यानां मञ्जद्रष्टृणां तद्वेक्षया अविचीनानां श्रीवकल्पादिसत्रकाराणां च ग्रुगान्तरकालभेद एवं कारणं भवति देवतादिविवयकविचिकित्सायाः । प्राधान्येनान्तर्यागसम्बन्धिनो हि मञ्जाः । तेषां बहिर्यागीपयोगाय
मावमाविष्कर्तुमुद्यताः, तत्राप्यवीचीनाः मञ्जप्रतिपादितदेवता अत्यन्तस्यूलदृष्ट्या निरणेपुरिति नात्र चित्रम् । अत एवं सामान्येन मञ्जार्यविचारे विशेषतोऽन्तर्यागानुरोधेन
कियमाणे, मञ्जार्थस्य कात्यायनादिभिकक्ताया देवतायात्र उभयोनं लक्ष्यते संवादः । असिलेव 'युङ्जन्ति' इति एके 'देवयन्तः' इत्यादिमञ्जेषु विस्पष्टं विसंवादो मवति। यद्यपि यावत्
शक्यं यथासम्भवं अनुक्रमणिकाकारमेव देवताप्रतिपादनविषयेऽनुसरामः, कचित् स्पष्टं
अयुक्तस्यलेषु विप्रतिपद्माः सः । तस्मादरिवन्दश्रीचरणानामाश्यमवलम्ब्य अन्तर्यपरेऽ
सिन् विवरणे 'देवयन्तः' इति मञ्जे महतो देवता इति नाङ्गीकृताः । तथा 'अतः
परिच्मन्' इत्यत्र न महद्रण आमन्नितः । अन्यत् सर्वे च्याख्यायाम्रक्तम् ॥

इति प्रथमस्य प्रयमे द्वादशी वर्गः

द्वितीयेऽनुवाके चतुर्थे 'इन्द्रं' इत्यादिकं दशर्च सक्तम् । ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

वत्र प्रथमामृचमाह--

इन्द्रिमि<u>त</u>्राथिनो वृहिदिन्द्रेमुर्केभिर्किणीः । इन्द्रं वाणीरनूपत ॥१॥ इन्द्रंम् इत् गाथिनीः वृहत् इन्द्रंम् अर्केभीः अर्किणीः । इन्द्रंम् वाणीः अनूपत ॥

गाथिनः सामगायिनः [गाथा एषां सन्ति, गायतेर्गाथा] इन्द्रम् इत् इन्द्रमेव वृहत् यहता साम्ना ['सामिद्धि हवामहे' इति प्रसिद्धेन वृहत्साम्ना] अनूपत स्तुतवन्तः । अर्किणः ऋग्मिः स्तोतारो होतारः अर्के िनः अर्केः ऋगूपैर्मश्रेः इन्द्रमेव 'अन्एत' । इन्द्रम् वाणीः पांचः अविश्वाः सर्वाः यज्ंषीत्यर्थः, विभक्तिन्यत्ययेन . यजुर्मिः सामर्थ्याद्ष्वर्षवः इन्द्रमेव 'अनूषत' ॥

अन्तंहितापामत्रैन प्रथमं ऋग्यज्ञस्तामारिमका त्रयी, तसा उपयोक्तारः क्रमश्रो

# होत्रष्वर्युद्रातार इति स्वितम् ॥

द्वितीयामृचमाइ--

इन्द्र इस्योः सन् संभिक्ष्य आ विन्रोयुजी । इन्द्रो वुजी हिर्णयर्यः ॥२॥ इन्द्रेः इत् हर्योः सर्चा सम्अभिक्ष्यः आ वन्तः अजी इन्द्रेः वजी हिर्ण्यर्यः ॥

इन्द्रः इत् इन्द्र एव हर्योः अधयोः, अधाम्यामिति तृतीयार्थे। सचा सह आ आगच्छति। कीद्यः हर्मिश्र्यः संमिश्रः लकारण्छान्दसः। सर्वेषां वस्तूनां सम्यिष्मश्रयिता योजियवेति यावत्। कीद्योर्द्धयोः वच्चोयुजा वच्चोयुजोः वच्चोयुग्म्यां। स्विनीतौ अधौ खामिन इन्द्रस्य वचनमात्रेण खयं युज्येते, इति स्थूलं ज्याख्यानं पूर्वेषाम्। असाकं तुन चतुष्पात्पश्चरक्षः, तत्रापि विशेषतो 'इन्द्रस्य हरी' प्रति किम्र वक्तन्यम् दीप्तिविशिष्टप्राणवलसङ्कताविति १ तसात् वच्चोयुजा 'ब्रह्मयुजा' इति प्राह्मम्। 'युझन्यस्य काम्या हरी' इत्यस्या ऋचो ज्याख्यानमवधेयम् । पुनः कीद्दिगन्द्रः १ इन्द्रशे वज्ञी वज्ञोपेतः हिर्ण्ययः हिर्ण्मयः खर्णप्रमोडवल इत्यर्थः॥

मिश्रणम् मिश्रः, समीचीनो मिश्रो यस सः संमिश्रः। इन्द्र आगच्छति । स हरिद्रयसहितः सर्ववस्तुसम्यवसंयोजनकारी, तसाश्चौ ब्रह्मपदवाच्य-मञ्जवाग्युक्तौ । ष्ट्रत्रमिदा वज्रेणोपेतः हिरण्योज्यस आगत्य किं करोति?

### वृतीयामृचमाह---

इन्द्रों दीर्घाय चर्क्षस् आ सूर्यं रोहयहिवि । वि गोभिरिद्रिमेरयत् ॥३॥ इन्द्रेः दीर्घायं चर्क्षसे आ सूर्यम् रोहयत् दिवि वि गोभिः अदिम् <u>ऐरय</u>त् ॥

इन्द्रः दीर्घाय द्रगामिने शाधवाय शौढाय वा चक्षसे दर्शनाय सूर्यं (सर्वसापि जगवः) प्रेरकम्, सर्यसङ्केविवं ऋवज्योविरित्यर्थः । दिवि द्युलोके आर्रो हयत् आरोपितवान् । स इन्द्रः गोभिः खीयैः रिविमाः अद्विम् अद्रिशन्दलिक्षितं तमोमपं जढं जगत् ठयेर्यत् विभिनं यथा तथा ऐरयत्, व्यमेत्सीदित्यर्थः ॥

चक्षते— दर्शनार्थात् चक्षेः, सर्वधातुम्योऽसन् । ऐरयत्— ईर गतौ ण्यन्तात् छङ् । स्पम्— पू प्रेरणे, सुवति प्रेरयति, धालादेः पस्य सः, सर्वस्यापि प्रेरकः स्प्रेः प्रसिद्धः, कथं तं प्रेरयतीन्द्रः १ यद्यपि देवास्तर्वेऽपि ज्योतिर्मया ऋतजाः ऋतसदः, तथाऽपि तत्र ज्येष्ठ इन्द्रः, ऋतज्योतिस्तु साक्षात्स्योत्मकं स्प्रेवाज्यं भवति । तसाद् यदा इन्द्रः सीयदिंग्यः प्रज्ञारिवमित्तस्तमस्तर्व व्यपोहति, तदा ऋतज्योतिषः सन्तत्व-दर्शनं सम्भवति । अत एव 'दीर्याय चक्षसे', 'वि—ऐरयत्' वितत्य रिवमिनः स्प्रेयया दिवि सर्वदा दर्शनश्चमं तथा उचं स्थानं प्रापयदित्युक्तम् । 'सदा पञ्यन्ति स्रयः दिवीव चक्षुराततम्' इत्युक्तस्त्र मञ्चोऽप्येवं सङ्गच्छते । इन्द्रमधिकृत्य प्रथमानुवाके दितीयस्क्तन्याख्याने समाख्यातिमिति नेह विस्तर इष्यते ॥

# चतुर्धीमृचमाइ—

इन्द्र वाजेषु नोऽव सहस्रेप्रधनेषु च । युग युग्राभिकृतिभिः ॥४॥ इन्द्रं वाजेषु नुः अव सहस्रेऽप्रधनेषु च युग्रः युग्राभिः क्रतिभिः ॥

हे इन्द्र, उम्र अप्रध्य उम्राभिः अप्रध्याभिः अतिभिः रक्षाभिः वाजेषु [समृद्धिष, असाभिरधिगतासु, इतः परं प्राप्यमानास्त्रि नः असान् अव रस, पपा देवशत्रुम्पो भीतिर्ने भवति तथेति भावः । सहस्त्रप्रधनेषु च अत्यधिक-प्रकृष्यनेषु लम्पेष्वि नोऽत्र । ज्ञानवलादीन्येव प्रकृष्टानि धनानि अन्तर्याजिनामृयीणास् ॥

### पश्चमीमृचमाह—

इन्द्रं वृयं मेहाधून इन्द्रमभें हवामहे । युर्जं वृत्रेषु वृज्जिणेम् ॥५॥ इन्द्रेम् व्यम् महाऽध्ने इन्द्रेम् अभें हुवामहे युर्जम् वृत्रेषु वृज्जिणेम्॥ं

वयं देवार्थं जात्मानं समर्पयन्तोऽनुष्ठातारः महाधने महत्यैश्वर्ये लब्धे लब्धव्ये वा, निमित्तसप्तमी । अर्भे तथा अर्थेऽपि इन्द्रम् हवामहे बाह्ययामः । न केवलं

सम्पत्ती विपत्स्विप तमेवाश्रयामह इति तृतीयपादेनोच्यते । वृत्तेषु बहुधा आवरकेषु शतुष्वसुरेषु प्राप्तेषु युज्ञम् युक्तम्, अस्मासु कृतयोगं सहकारिणम् वृज्जिणम् धृत्रवध-साधनेन वज्जेणायुधेनोपेतं इन्द्रमेवाह्ययामः । 'हवामह' इत्याह्यानं च सर्वधाः समाभयणम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयोदशो वर्ग

अय 'इन्द्रभिद्गाधिन' इति छक्ते पष्टीमृचमाह-

स नो यपत्रमुं चरं सत्रीदावृत्रपश्चि । असम्यमप्रीतिष्कुतः ॥६॥ सः नुः वृपन् अमुम् चरुम् सत्रीऽदावन् अपं वृधि । असम्यम् अप्रीतिऽस्कुतः ॥

सः तथाभूतस्तम् नः असदर्थं हे वृपन् परितः सर्वसाप्यमीष्टस, है सित्रादावन् सत्रा सह युगपत् दावन् दातः झानैधर्यतेजोवलादेः, अमुम् प्रती हृश्यमानम् चरुम् चरन्तं मेपं सततपरिचलत्प्राणमनोष्ट्न्यात्मनाऽनस्थितं चित् तेजो- मलाद्यावरकम् अप वृधि अपाष्टण, उद्घाट्य प्रकाशय स्वात्मानम्, अस्मभ्यं असदर्धं अप्रतिप्कृतः भप्रतिशन्दतः, दानशौण्डस्तं न कदाऽपि 'न दास्यामि' इति नः प्रतिवचनं ददासीत्यर्थः । अथवा सत्किवाविधातोपलक्षणं प्रतिवचनं न कृतोऽपि भवतीत्यर्थः । एवंविधं सायणीयं च्याक्यानम् । वस्तुतस्तु न केनापि छादिपर्दं शक्य इति वक्तन्यम् । स्कुन् आवरणे इति श्राविकरणी धातः । प्रतिपूर्वकात्तसात् कः । ततो नव् समासः । आवरक चरुं अपाष्टण, निराच्छादनो नित्यप्रकाशो भव नः इत्यर्थः । 'अस्कुनान् शर्षृष्टिभिः' वाणवपैः छादितवान् इत्यादिः प्रयोगः अद्यापि द्रष्टव्यः ॥

चरुम्— मेघनाम, पात्रेऽपि वर्तते क्वित् । चरतेर्निष्पनं, तसादुपपनमन्तरर्थ-परं व्याख्यानम् । सत्रादावन्— सत्रा सहार्थे, दवा दातिरे, छान्दसं रूपम् । षृधि— षृत्र् वरणे, लोटि मध्यमपुरुषे धिरादेशः, छान्दसः ॥

सप्तमीमृचमाह-

क्षुञ्जेर्तुञ्जे य उत्तरे स्तोमा इन्द्रस्य विक्रिणेः। न विधे अस्य सुपुतिम् ॥७॥ क्षुञ्जेरत्रेञ्जे ये उत्रतीरे स्तोमाः इन्द्रस्य विक्रिणेः। न विन्धे अस्य सुरस्तुतिम् ॥ सुरस्तुतिम् ॥

तुञ्जे-तुञ्जे प्रविषेरणम् तुझितिः [यहे वा दाने वेति पूर्वे, वलादानपोरिष मर्वते, तरयित प्रेरणवलं, वदादानं विति वयम्] ये उत्तरे उत्क्रष्टतराः स्तोमाः स्तोत्राणि मदीयानि प्रवर्तन्ते, तैः अस्य अम सिमहितस विज्ञणः महापराक्रमधोतकवज्ञधक्तस इन्द्रस्य सुष्टुतिम् सुष्टुं वर्षाप्तां स्तुति न विन्धे न विन्दामि, न लमे ॥

यदा यदा प्रेरणानि मामाविश्य स्तावयन्ति तदा तदा उत्तरोत्तराः श्रेष्ठाः स्तुतीः क्ररोम्येव । तथाऽपि वज्जवाहोरिन्द्रस्य वर्णने नालमिमाः स्तुतय इति मे मतिः इति मावः । विन्धे— विद्लृःलामे दस्य व्यत्ययेन धः छान्दसः ॥

अप्टमीमृचमाह---

ष्ट्रपी यूथेव वंसंगः कृष्टीरिय्र्योजिसा । ईशानो अप्रतिष्कुतः ॥८॥ श्रृपी यूथाऽईव वंसंगः कृष्टीः इयार्ते ओजीसा ईशानः अप्रतिऽस्कुतः ॥

वृपा इन्द्रः वर्षिता दिव्यानां कामानां कृष्टीः कर्षणपदलक्षितिन्द्रोद्यमश्रीलान् आर्यान् मनुष्यान् ओजसा वीर्यवत्तमेन खानुग्रहवलेन इयित प्रामोति,
प्रित्यतीत्यर्थः । तत्र दृष्टान्तः । वंस्ताः यः वंसं वननीयं यथा तथा गच्छिति, सः
बननीयगितः वृपा पृपमः यूथेव गोयूथानीव । यथा गवां यूथानि प्रविष्टः बिलिष्टो
भलीवदेः तान् प्रेरपति तथा स चेन्द्रः ईशानः ईश्वरः अप्रतिष्कुतः न केनापि
छादियतं शक्यः, अत एव नित्यप्रकाशः । अन्यत् प्रागुक्तम् ॥

नवमीमृचमाह्---

य एकेश्चर्यणीनां वस्तामिर्ज्यति । इन्द्रः पर्श्व क्षितीनाम् ॥९॥ यः एकेः चर्पणीनाम् वस्तीनाम् इर्ज्यति । इन्द्रेः पर्श्व क्षितीनाम् ॥ यः रन्द्रः एकः समानः खयमेक एव चर्पणीनां चर्णा-कर्षण-छरणादिन् त्रागुक्तलक्षणानां मनुष्याणां इरज्यति ईष्टे, ईश्वरो भवति, तथा वस्तूनां विविधानां धनानामपि राज्यति ईश्वरो भवति, स इन्द्रः पञ्च पञ्चानां, विमक्तिन्यत्ययः । क्षितीनाम् निवासस्थानानां ईश्वर रति शेषः ॥

चर्षणीनाम् न केवलं मनुष्यसामान्यपरं प्राद्यम् । यौगिनार्यानुसारेण 'आर्यं कृष्टिः' इत्यादिवद्प्राद्यः । इरज्यति - ऐश्वर्यकर्मा । 'पश्च क्षितीनाम्' इत्यत्र पञ्चजनानी इति सापणीयम् । सर्वत्र पञ्चजनाः निपादपञ्चमा इति व्याख्या । स्पूलपक्षानुसारेणः अपि सन्दिग्धमिदम् । उपन्यस्तोऽयं विपयो भूमिकायां (ए. ५७) । क्षियतेर्निवासा-र्थस्य रूपं क्षितिः । क्षित्रयो निवासस्यानानि पृथिव्यादीनि पञ्च इतः पृथिवीमारम्य उत्तरोत्तरं ऊर्ष्वं सृष्टौ परिकल्पितानि मवन्ति । एवं त्रिलोकसंस्थानं, सप्तलोकसंस्थानं, कित्ति चतुव्यदितप्रतिपादितचतुलोकसंस्थानं चामनन्ति । यथा पृथिव्यस्तिस इति वेदे प्रतिपादिताः त्रैलोक्यसम्बन्धिनीः पृथुला भूमीरिमद्धते, पत्रेयं नः पृथिवी स्यूला भूमिः प्रयमा भवति, तथा पञ्च क्षितयोऽपि पञ्च वासभूमयः यत्रेयं क्षितिनीः प्रथमेति क्षेष्यम् ॥

दशमीयृचमाह--

इन्द्रं वो विश्वतस्पारे हवीमहे जनेभ्यः । असार्कमस्तु केवेलः ॥१०॥ इन्द्रम् वः विश्वतः परि हवीमहे जनेभ्यः असार्कम् अस्तु केवेलः ॥

भो यजमानाः, देवतानुग्रहसम्पादनप्रश्चान् प्रति सम्बोधनम् । वः युष्मदर्थं विश्वातः सर्वेभ्यः जानेभ्यः जातेभ्यः मनुष्येभ्यः प्राप्तजन्मभ्यो लोकेभ्योऽपि परि उपि अवस्थितं इन्द्रम् हवामहे आह्वयामः । स इन्द्रः अस्माकम् सर्वेपामनुष्ठातृणां केवलः असाधारणः, अद्वितीयाराष्यः अनन्योपास्तिविषयभ्वः अस्तु भवतः । इतरेभ्योऽप्यधिकमनुग्रहमस्माकं करोतिति व्याख्यानमयुक्तम् । न वद्गक्तिलक्षणम् । अख्यमनस्कता मधुच्छन्दिस महर्पावारोपिता भवति ॥

इति प्रथमस प्रयमे चतुर्दशो वर्गः इति प्रथमे मण्डले द्वितीयोऽनुवाकः तृतीयोऽनुवाकः चतुरसक्तात्मकः, तत्र प्रथमं 'एन्द्र सानसिम्' इति दशर्वे राक्तम् । ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमामृचमाह—

धन्द्रे सानुसि र्यि सुजित्वानं सदासहम् । वर्षिष्ठमूतये भर ॥१॥ आ इन्द्र सानुसिम् र्यिम् सुऽजित्वानम् सदाऽसहम् वर्षिष्ठम् ऊतये <u>भर</u>॥

हे इन्द्र ऊतये असदिभष्ट्ये रियं घनं आभर बाहर । नेदं साधारणं धनिति ज्ञापयन्ति रियिविशेषणानि इमानि मवन्ति । सानसिम् सम्मजनीयं (पण-धातोः असिप्रत्ययनिषातः) । सिजित्वानम् समानजयशीलं (समानस्य सभावः ज्ञयतेः कनिष्) सदासहम् सदा साहियतारं अभिमवप्रापकं शत्रूणामिति शेषः । विषिष्ठम् प्रष्ट्यं (षृद्धशःदस्य वर्षादेशः, तत इष्ठन्) । अत्र तेजोवलक्षपं प्राध्यते । तत्तु सर्वसापि भेयस्कामस्य सम्मजनीयम् । प्रवलशत्रुभिः तेजोवलिशिधिभिः समानं श्रूद्धा तान् जेतं शीलं अस्य तेजोवलक्षपस्य धनस्य, अतः 'सिजिसानम् रिपम्' । श्रृ श्रु ज्यपरिचयवान् 'रियः' न तु अशिक्षितः, अतः 'विष्टं रियम्' ॥

द्वितीयामृचमाह-

नि येने मुष्टिह्रस्यया नि वृत्रा हणधीमहै । त्वोतिसो न्यर्वेता ॥२॥ नि येने मुष्टिऽह्रस्यया नि वृत्रा हणधीमहै त्वाऽर्ऊतासः नि अर्वेता ॥

येन पूर्वोक्तलक्षणेन धनेन दिन्यतेजोबलेन वृत्रा आवरकतमोधनान् असुरान् अपून् नि नितरां मुष्टिहत्यया मुष्टिभिः प्रहरणेन निरुणधामहे निरुद्धान् करवाम वयम् । कीदशो वयम् १ त्वोतासः लया रक्षिताः [लद् इत्यत्र दकारलोपः छान्दसः, ऊतासः अवतेनिष्ठायां इडमावः, अन्यत् छान्दसम्] पुनः कीदशा वयम् १ नि नितरां अर्वता अश्वेन तछिक्षतेन प्राणयलेन पुक्ताः इति सहयोगलक्षणा तृतीया ॥

त्तीयामृचमाइ—

इन्द्र खोतांस आ वृयं वर्जं घुना देदीमहि । जयेम् संयुधि स्पृधं: ॥३॥

इन्द्रं त्वाऽर्जतासः आ व्यं वर्जं घुना द्दीमृहि जयेम सम् युधि स्पृधंः॥

हे इन्द्र त्वोतासः लद्रक्षिताः वयम् वज्जम् दिन्यमायुधं घनीभृत-श्रारष्ट-अनृतज्ञानादिभेदकं घना घनलेन, वृतीयाविमिक्तः भावप्रधानम् आद्दीमहि लभेमहि, युधि युद्धे स्पृधः स्पर्धमानान् शत्रून् सञ्जयेम सम्यग्जितवन्तः साम ।

वज्रम्— वज वज गतौ, रन्-प्रत्ययो निपात्यते । घना— वज्रविशेषणतया गृहीतं सायणीये । तत्रापि अस्पदीयतात्पर्यस्य न क्षतिः ॥

# चतुर्थीमृचमाह—

व्ययं शूरेभिरस्तृभिरिन्द्र त्वयां युजा वृयम् । सासह्यामं एतन्यतः ॥४॥ व्यम् शूरेभिः अस्तृशभेः इन्द्रं त्वयां युजा व्यम् । ससह्यामं पृत्नयुतः ॥

हे इन्द्र वयं तदाराधका अन्तर्यागानुष्ठायिनः शूरेभिः गुरैः गौर्ययुक्तैः अस्तृभिः द्रादेव आयुधप्रक्षेपणशीलैः (असु-क्षेपणे, तृन् ताच्छील्ये) शत्रुभिः सह युद्धे जेतारः स्थामिति श्रेषः । केचन देवद्विपो यागशत्रवः कापि निलीय द्राद्धा श्रद्धाणि प्रयुक्षते तान् प्रति इद्युक्तम् । कीदशो वयं एवं जेतारो भवाम इति चेत् युक्ता त्वया युक्तता युक्तेनासित्रित्यसहायेनेत्युक्तम् । तथाभृता वयं पृतन्यतः सेनामिच्छतः, सम्मुदीनं युद्धं कर्तुमिच्छतः शत्रूनिष ससह्याम अतिशयेन साहयेम अभिमवेम ॥

पृतन्यतः पृतनामात्मन इच्छतः-क्यच् , आकारलोपः लटः शतरि, द्वितीया-बहुवचनान्तं रूपम् ॥

#### पश्चमीमृचमाह--

महाँ इन्द्रेः प्रश्च नु मंहित्वमंस्तु विज्ञिणे । द्योंने प्रेथिना शर्वः ॥५॥ महान् इन्द्रेः प्रः च नु महिऽत्वम् अस्तु विज्ञिणे द्योः न प्रथिना शर्वः ॥ महान् वहत्स्वरूपः इन्द्रः परश्च उत्कष्टोऽपि भवति । न केवलं सरूपेण 22 गृहस्यं, प्रभावेण सर्वोत्कृष्ट्य । नु पादपूरणः (बह्वयोंडयं निपातः) विज्ञिणे वज्ञयुक्ताय इन्द्राय महित्वम् महत्त्वं परतं च पूर्वोक्तं द्विविधं गुरुतं अस्तु मवतु ।
इदं च भक्तेन ऋषिणा भगवते कृतं मङ्गलाशासनम् । तसादुपपन्नमिदं स्वभावसिद्धमहत्त्वादिविशिष्टस्थेन्द्रस्य स्तोते । अद्यापि गुरुदेवाद्याराधने मङ्गलाशासनसम्प्रदायः
जयवादो लौकिक इव सुप्रसिद्धः । द्योने युलोक इव प्रथिना पृथुलतेन वेपुल्येन
भवः दीप्तं यलं अस्तेति शेषः, अस्तु जयतिति वा अध्याहारः ॥

प्रियना- प्रियसा, मकारलोप्रकान्द्रसः ॥

इति प्रथमस्य प्रयमे पद्धदृशी वर्गः

अथासिन् स्के पष्टीमृचनाइ---

समोहे वा य आशंत नरेस्तोकस्य सनितो । विश्रांसो वा धियायर्वः ॥६॥ सम्ऽञ्जोहे वा ये आश्रीत नरेः तोकस्य सनितो विश्रांसः वा धियाऽयर्वः॥

ये नरः पुरुषाः समोहे सङ्घामे, देववैरिभिः सहेति बोष्यम् । तोकस्य अपत्यस्य सनिती वा लामे वा आशात प्राप्तवन्तः, (अश् व्याप्तौ छिछ छान्दसं रूपम्,) ये पुरुषा इन्द्रमाश्रयन्ते ते लभन्त इति शेषः । वा अथवा धियायवः प्रज्ञा-कामाः विप्रासः विषाः मेथाविनः ये इन्द्रं 'आशत', तेऽपि लभन्त इत्यर्थः । नरः पुरुषा देवा मनुष्या वा पलिनः । देवानां अपत्यलामस्तु मनुष्ये खांशप्रादुर्भावः । मनुष्याणामपि खान्तरे दैवतजन्मैव तोकपदवाच्यमपत्यं भवति । उमयधाऽपि अपत्य-लाभपतिरोधकैर्विरोधिभियोद्वयमवश्यं भवति । अतः 'समोहे सङ्घामे' इति निवण्द्व-पिठतमम्युषणम्य व्याख्यातम् ॥

सप्तमीमृचमाइ---

यः कुक्षिः सोम्पातमः समुद्र ईव पिन्वते । उर्वीरापो न काकुर्दः ॥०॥ यः कुक्षिः सोम्ऽपातमः समुद्रऽईव पिन्वते उर्वीः आर्षः न काकुर्दः ॥ असेन्द्रस्य यः कुक्षिः उदरदेशः सोमपातमः अविश्येन सोमरसस्य पावा, स समुद्र इव पिन्वते वर्धवे, यथा समुद्रः अक्षयो गभीरो विष्ठस्य भववि,

सर्वसिन्ध-समागमेन विशेषतः पोषवान् लक्ष्यते, तथा इन्द्रकृक्षिः सर्वलोकरसभूयिष्ठः न कदाऽपि शुज्यति, सदा सिक्त आर्द्र एव मवति 'पिवि सेचने' इति धातोः पिन्वति समागमः, औचित्यात् वर्षते इति पूर्वेव्याख्यातम् । इन्द्रकृक्षेनित्यवृहक्तसोमसिक्तलयो-धनाय उपमान्तरमाह— उर्वीरापो न काकुदः इति । ककुत् उच्छितः प्रदेशः शिरार-भूतः 'अग्निर्मूधा दिवः ककृत्' इत्याद्यवधेयम् । स च द्युलोकः तत्सम्बन्धिन्यः काकुदः उर्वीः वृहत्यः आपो न आपः जलानीव, दिव्या आप इव वृहत्तं स्वमावसिद्धरसा-द्रेसं च धत्ते कृक्षिरिति मावः । अत्र पूर्वे प्राहुः— 'काकृत् जिह्वा' इति निघण्डपाठ-मालम्ब्य 'जिह्वासम्बन्धमास्योदकं यथा न कदाचिदपि शृष्यति तथेन्द्रस्य कृक्षिः सोम-पूरितो न शुष्यतिति ॥

अप्रमीमृषमाह—

प्रवा ह्यस्य सूनृतां विरुष्शी गोर्मती मही । प्रका शाखा न दाशुपे ॥८॥ प्रव हि अस्य सूनृतां विऽरप्शी गोऽमंती मही प्रका शाखां न दाशुपे ॥

एव हि एवं यह वक्ष्यमाणप्रकारेण अस्य इन्द्रस सृनृता वाक् (प्रियसत्येति सामान्यवादः) वस्तुतस्तु कल्पाणी सत्या वाक् सम्पद्यत इति शेषः । 'चोदिषत्री
सन्तानाम्' इति मन्नस्य व्याख्याने प्रतिपादितम् । का सा सन्ता १ मही भारतीति प्रसिद्धा
इकासरस्वत्योः सहचरी ऋतज्योतिषो वृहच्चद्योतिनी, न केवलं महतीत्यर्थः, न विशेषणं
किंतु विशेष्यम्, 'इका सरस्वती मही' इति भारतीपर्यायतात् । पुनः कीद्ययेषा मही
इन्द्रसम्बन्धिनी सम्पन्ना भवति १ विर्द्शी चैपुल्यवाहिनी महन्नामैतदिति बहुपु मन्नेषु
सायणव्याख्या । इह तु विविधरपणशीला विविधोपचारवादिनीत्यादि द्वयते । पुनथ
सा गोमती अंशुमती प्रज्ञाकिरणवती । अत्रोपमामाह— पक्का पक्षकला शास्त्रा
दाशुपे न यजमानाय यथा । पक्षकलगुच्छसम्पन्ना शास्त्रा मोग्या यथा यजमानाय
सन्द्रसये मवति तथा इन्द्रकृते उक्तगुणसम्पन्ना भारती भवतीति भावः ॥

नवमीष्ट्रचमाइ— युवा हि ते विभूतय <u>ज</u>तर्य इन्द्र मार्वते । सुद्यश्चित्सन्तिं दाशुपे ॥९॥ एव हि ते विऽभूतयः ऊतर्यः इन्द्र माऽवते सद्यः चित् सन्तिं दाशुपे ॥

हे इन्द्र! एव हि एवं महीपदवाच्यभारतीसमाथितः खलु लम् । ते तव विभूतयः विभवा ऐधर्यविशेषाः मावते मत्सदशाय मद्धिधायेत्यर्थः (असच्छन्दात् छन्दिस वतुष्)दाशुषे यजमानाय सद्यश्चित् सपधेव ऊतयः सन्ति असदिभवर्ध-नानि भवन्ति । अन्यथाऽपि च्याख्येयम् । 'एव हि' एवं वक्ष्यमाणरीत्या खलु । 'ते विभृतयो मावते दाशुषे सद्यक्षित् ऊतयः सन्ति' इति ॥

दशमीमृचमाइ-

एवा होस्य काम्या स्तोमे उवधं च शंस्यो । इन्द्रीय सोमेपीतये ॥१०॥ एव हि अस्य काम्यो स्तोमेः उक्थम् च शंस्यो इन्द्रीय सोमेऽपीतये ॥

एव हि एवं खलु असदनुष्ठानप्रकारेणेत्यर्थः । अस्य इन्द्रस्य काम्या कामनायोग्ये स्पृहणीये प्रिये इत्यर्थः, स्तोमः उक्थम् च सामगानात्मकं ऋपूपं च झांस्या शंसनीये । किमर्थम् इन्द्राय इन्द्रार्थम्, सोमपीतये तदीयसोमपानाय तदीयसोमस्वीकारः सर्वशिवक्करः यजमानस्यपेन्तेजोयलष्टद्धि-दैवतापत्यलामादये प्रभवति इति एक्तमन्त्रार्थपर्यालोचनया दृढं भवेदित्यसंश्यम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पोडशो वर्गः

रवीयेऽनुवाके दितीयं 'इन्द्रेहि' इत्यादिकं दशर्चं स्कम् ऋषिच्छन्दोदेवताः पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ---

इन्द्रेहि मत्स्यन्धे<u>सो</u> विश्वेभिः सोम्पर्वेभिः । महाँ अभिष्टिरोजीसा ॥१॥ इन्द्रे आ इ<u>हि</u> मित्से अन्धेसः विश्वेभिः सोम्पर्वेऽभिः महान् अभिष्टिः ओजीसा ॥

दे इन्द्र एहि आगच्छ । अन्धसः अन्नैः सोमात्मकैर्मीग्पैः (व्यत्ययेन वृतीपा) मित्सि माप इष्टो मव । विश्वेभिः सर्वैः सोमपर्वभिः सोममपानि रसमिरतानि पर्नाणि अङ्गानि अवयवसन्धयो वा येषां तैः देवैः सह आगत्य सोमैः सीकृतैः प्रहृष्टो भवेत्यर्थः । ततः ओजसा स्पष्टेन वलन महान् प्रभूतस्त् अभिष्टिः अभिगन्ता श्रवूणां भवसि । ओजसा-व्यक्तीमावार्थात् आर्जनार्थाद्वा उज्जतेर्धातोः ओजतेर्ना। अभिष्टिः— अभिपूर्वकात् इप-धातोः । इष्टिरिति भावप्रधानं पदं, तेन भविता लक्ष्यते । सोमपर्वभिः सोमरसपूणेः 'अन्धसः' अञ्चरिति पूर्वेपां व्याख्या । पर्व पूरणे इति धालर्थानुमारेणेदं समर्थयन्ति । 'पर्व' अङ्गं, तेन श्ररीरं, अवययमन्धिश्च, द्विधाऽपि वेदे प्रयुक्तम् । तथा सायणव्याख्या च (१-६१-१२, ४-१९-६, ७-१०३-५, १०-१६३-६.) ॥

द्वितीयामृचमाह -

एमेनं खजता सुते म्निद्मिन्द्रीय म्निद्ने। चक्किं विश्वीनि चक्रेये ॥२॥ आ ईम् एन्म् सृजत सुते मृन्दिं इन्द्रीय मृन्दिने चिक्रीमि विश्वीनि चक्रेये ॥

अन्वर्यागे प्रश्तान् सखीन् सम्बोधयित । ईम् पादप्रणाय । सुते अभिपुते अभिपवे समाप्ते निष्पीडिते रसे संस्कृते सित, एनम् मन्दिम् मोदमानं सोमं
रसात्मानं इन्द्राय आस्तुज्ञत अतिस्जत, अम्युज्ञयनार्थं दत्त । कीट्यम् मन्दिम् 
चिक्तम् साधुकार्यकरणशीलम् (करोतेरम्यासः, किन् ताच्छील्ये, अन्यच्छान्दसम्)
कीट्ये इन्द्राय १ मन्दिने मोदहेतवे, मोदमानाय वा । पुनः कीट्ये १ विश्वानि
चक्रये विश्वेषां कार्याणां कर्त्रे । अन्तर्याजिना खानुभ्तिरसार्पणेन खाम्युज्ञतये खिस्मन्
स्रष्टव्यानि सर्वाणि समोद इन्द्रः स्रष्टा साधोति ॥

वृतीपामृचमाह—

मत्स्व सुशिप्र मृन्दिभिः स्तोमेभिर्विश्वचर्षणे । सचैपु सर्वनेप्वा ॥३॥ मत्स्व सुशिप्र मृन्दिश्मेः स्तोमेभिः विश्वश्चर्पणे सर्चा एपु सर्वन्ने नेपु आ ॥

सुशिप्र शोभनहनो, सुनस, वा (शिप्रं हर्नुर्नासा वा) समुखेति दर्शनीयतं धोतितं, मुखेकदेशेन मुखं लक्षितम् । विश्वचर्षणे (पश्यितकर्माऽपं निघण्डपठितः) विश्वदृष्टे, इन्द्र! मत्स्व मोदस्य, कान्तो भव वा, कैः ! मन्दिभिः स्तोमैः मोद-हित्तिः, कान्तिहेत्भिर्वा, असदीयैः स्तोत्रैः । अथ च सचा सह तदीयैः विभृति-भूतिन्येदेवैर्वा, इति शेपः, एषु सवनेषु असदीयेषु यशेषु देवाराधनेषु, आ आगत्य सिश्चिति भव । मोः विश्वदर्शिन्! असाकं मदकरैः स्तोत्रैः हिपतः कमनीयवदनः सन् असदीयदेवताराधनकर्मस अन्तर्याणेषु सिश्चिष्टं कुरु, इति भावः ॥

# चतुर्थीमृचमाह—

अर्खयमिन्द्र ते गिरः प्रति त्वामुदेहासत । अजोपा वृ<u>प</u>मं पतिम् ॥४॥ अर्खयम् इन्द्र ते गिरेः प्रति त्वाम् उत् <u>अहासत</u> अजोपाः वृ<u>प</u>मम् पतिम् ॥

हे इन्द्र! ते तुम्यं गिरः स्तुतीः असृग्रम् असृजं, सृष्टवानिस । (जकारस गकारः छान्दसः रुडागमथ) ताथ गिरः स्वां प्रति उदहासत स्वर्म् गासिनं सां प्रति ऊर्ध्वं गताः (ओहाङ् गतौ, छङ्, छान्दसम्) अजोषाः सेवित-धानिस, ताः स्तुतीः (जुपी प्रीति-सेवनयोः, रुङ् छान्दसम्) । कीदग्रं सां गिरः छद्रत्य प्रामुवन् १ वृष्भम् विषेतारम्, पुनः कीद्यम् १ पतिम् पातारं रक्षकम् ।

# पञ्चभीमृचमाह—

सञ्चोदय चित्रमुवीयार्थ इन्द्र वरेण्यम् । असुदित्ते विभु प्रभु ॥५॥ सम् चोद्य चित्रम् अर्वाक् रार्थः इन्द्र वरेण्यम् असंत् इत् ते विश्रु प्रभु ॥

हे इन्द्र! चित्रम् विविधम् वरेणयम् श्रेष्ठं राधः धनम् अवीक् असदिभिष्ठः सञ्चोदय सम्यक् प्रेरय । नेदं लौकिकं पश्चादि धनं, इन्द्रस्वेदिमिति

तत्स्वरूपं त्रवीयचरणेनाह— ते तब इदं 'राधः' असत् इत् अस्त्येव, अस भुवि, (छन्दिस लेट्) की दश्म तत् १ विभु विततं भवति, अपि च प्रभु प्रकर्षण भवति । प्रभुतं एकत्र संहत्य स्थिता राजमानतं ईशितृत्वरूपं ऐश्वर्यम् । विभ्रतं तु वितत्य व्यापकतया विभृतिभृततं ऐश्वर्यम् । एवं द्विविधमपि 'राधः' ऐश्वर्यमिन्द्रस्य, तदी धर्णः प्रिणया विना नेपदिप प्राप्यम् । अन्यत्सर्व धीमद्भिरुद्धम् ॥

इति प्रथमस्य प्रयमे सप्तदशो वर्गः

अथासिन् सक्ते पष्टीमृचमाह-

असान्त्सु तर्त्र चोद्येन्द्रे राये रभंखतः । तुर्वियु<u>म्</u> यशंखतः ॥६॥ असान् सु तत्रे <u>चोद्रय</u> इन्द्रे राये रभंखतः तुर्विऽयुम्न यशंखतः ॥

हे इन्द्र तुविद्युम्न पहुद्युते चित्रमानो इत्यर्थः (तुवि बहुनाम, द्युमं द्युतिः) अस्मान् तव सावकान् तत्र पत्र 'विश्व प्रश्व राघः' वर्वते तत्र सु सुष्टु चोद्य प्रेरप । किमर्थम् राये धनाय पूर्वोक्तंलक्षणाय । कीद्ये रभस्ततः (चतुर्ध्य पष्ट्येकवचनम्) वीत्रोगाय (रम रामसे, तीत्रवेगेन उद्योगवते इत्यर्थः)। पुनः यदान्स्तः विश्वताय चतुर्थ्यये पष्टी । पूर्वसामृचि तत्र तव धाम्नि स्थितं विश्व प्रश्व धनं अस्पद्ये प्रेरप 'सञ्चोदय' इत्युक्तम् । अस्यां फ्रिचि तस्मा एव धनाय अस्मान् प्रेरप 'सचोदय' इत्युक्तम् । तच दिन्यं धनं कर्ध्यं वर्तते, तसिन्नस्माकं इह लन्धन्ये सामिन इन्द्रस प्रेरणमवश्यं भवति । तेन तदसद्यिमिह आगन्छेत् । असाभिरिष तत्र गन्तन्त्यम् । तत्रापि इन्द्रप्रेरणया विना गमनशक्तिने सिद्ध्यति । उभयथाऽपि गत्यागती स्थाताम् । कर्ध्यस्य धनस्येहागमनम्, इत्यास्माकम् विगमनं उमयं च इन्द्रकृतप्रेरणानसाध्यम् । प्रेयमाणस्य 'रायः' रमसा गतिसामर्थ्यं, तस्य विश्वतःं च घोतिपतुं 'रमस्यतः' 'यशस्यतः' इति विश्वेषणद्वयम् । नेमे 'अस्मान्' इत्यस्य विश्वेषणे । स्तोतारः स्यमेव 'वयं यशस्तिः सरमसं प्रार्थयामहे, थतः प्रेरय ते धनम्' इति आविष्कृतं न्याल्यान्मसमञ्जसम् । तस्य ऐन्द्रस्य धनस्य सरूपमुत्तरत्रापि वक्ष्यते ॥

सं गोमंदिन्द्र वार्जवद्रसे पृथु श्रवो वृहत् । विश्वायुर्धेहाक्षितम् ॥७॥ सम् गोऽमंत् इन्द्र वार्जावत् असे इति पृथु श्रवः वृहत् विश्वऽश्रीयः धेहि अक्षितम् ॥

हे इन्द्र! अस्मे असम्यं सन्धेहि सन्धानं कुरु अविन्छिनं यथा तथा सम्बन्धय पूर्वोक्तं रायं इति शेषः । तस्य 'राधसः' धनस्य विशेषणानि मवन्ति । 'गोमत्' प्रज्ञांश्चमत् 'वाजवत्' समृद्धिमत् । अन्यच सन्धेहि पृश्च पृथुलं विस्तीर्ण श्रवः दिन्यावेशश्रवणम् वृहत् प्रभावेण महत् च अपि च अक्षितम् श्वयरहितं विश्वायुः विश्वायुष्यं विश्वजीवितं सन्धेहि । यजमानन्यष्टौ विश्वायुष्टं धातन्यमिति प्रार्थना । अत्र 'श्रवः' धनमिति कुला तिहशेषणानि गोमदादीनि गृहीतानि स्यूल- श्व्याख्यानेषु ॥

अप्रमीमृचमाह-

असे घेहि श्रवो वृहद्युम्नं सहस्रसातमम् । इन्द्र ता र्थिनीरिषः ॥८॥ असे इति घेहि श्रवः वृहत् युम्नं सहस्रऽसातमम् इन्द्रं ताः र्थिनीः इषः ॥

हे इन्द्र अस्मे असम्यं बृहत् महत् श्रवः श्रवणं दिन्यावेशप्रेरितं धिहि घारय, देहीत्वर्थः । सहस्रसातमम् अतिशयेन सदससङ्ख्यालक्षित-बाहुल्य-सम्मक्तृबद्वर्थसम्भजनसमर्थमित्वर्थः, द्युम्नम् प्रकाशं तेजो वा धेहि । रिथिनीः स्थः आसामसीति रिथन्यः ताः, (रथो रंहतेः) शीघ्रगमना इत्यर्थः इषः प्रेरणाः धेहि । ताः याः पूर्व प्रार्थिताः 'सश्चोदय, सुचोदय' इति । अत्र इपः अन्नानि कर्म-ठानां, तदनुसारेण विशेषणस्य बहुरथोपेता इति व्याख्या ॥

नवमीमृचमाह-

वसोरिन्द्रं वस्रीपतिं गीर्भिर्गृणन्ते ऋग्मियम् । होम् गन्तरमूतये ॥९॥

वसोः इन्द्रेम् वर्सुऽपितम् गीःऽभिः गृणन्तेः ऋग्मियम् होमे गन्सीरम् ऊतये ॥

वसोः वतुनः (यावछन्यं अन्तर्धनस्य) ऊत्ये पृद्धये इन्द्रम् होम वयं आ-ह्यामः हेळ् स्पर्धायां गमने चेत्यस्य रूपम्, लट् छान्द्रसम् । वयं किं कुर्वन्तः? गीभिर्गुणन्तः स्तुतिभिः स्तुवन्तः । कीद्दशमिन्द्रम् १ वसुपतिम् वस्तां धनानां पितं पालकम्, पुनश्च, ऋगिमयम् ऋचां मातारं (ऋचो मिमीत इति ऋग्मीः विमिति सायणव्याख्या) । अर्चना ऋक् तद्दन्तं (स्तुतियोग्यमिति स्कन्दस्वामीयम्) पुनः कीद्दशम् शन्तारम् यजमानं तदीयं यजनं वा गन्तं शीलमस्येति गन्ता, तम् । अत्र 'वसोः वसुपतिम्' अन्वयं उपपादयित स्कन्दस्वामी । प्रकृष्टो बीणायामिति प्रवीणशब्दच्युंत्यंचौ सिद्धायामित वीर्णायां प्रवीण इति प्रयोगो दृश्यते, एवं वसोर्वस्रपतिरिति ॥

दशमीमृचमाह-

सुतेस्तेते न्योंकसे वृहद्वंहत एदारिः । इन्द्रांय शूपमर्चति ॥१०॥ सुतेऽस्तेते निऽओंकसे वृहत् वृहते आ्इत् अरिः इन्द्रांय शूपम् अर्चिति ॥

सुतेसुते यत्र यत्र अभिपुतः सोमः तत्र तत्रेत्यर्थः, इन्द्राय सोमपायिने अरिः खामी यजमानः (इयर्ति गच्छति कर्तव्यमित्यरिरित्याहुः, अरणशीलोऽरिरर्यः ईत्यंदि प्रागुक्तम्) शूपम् गलम् (इन्द्रंसम्बन्धि) अर्चिति स्तौति । कीदशं शूपम् शृ वृहत् महत् । कीदशे इन्द्राय १ न्योकसे नियतं ओकः स्थानं यस तसे नियत-वासस्थानाय जृहते महते (स्वरूपतः प्रभावतश्चेति वोध्यम्) । इन्द्रस्य नियतं दिव्यं धाम खलीकः, तत्स्वरूपं प्रागुक्तं अवधातव्यम् । आकारः इच्छब्दश्च पादपूरणौ ॥

इति प्रयमस प्रयमेऽशदशो वर्गः

तृतीयेऽनुवाके तृतीयं 'गायन्ति' इति द्वादशर्चे सक्तम् ॥ अनुष्टुप्-छन्दस्कम् । अनुष्टुप्-छन्दस्कम् । अनुष्टुप्-छन्दस्कम् । अनुष्टुप्-छन्दस्कम् ।

गायंन्ति त्वा गाय्त्रिणोऽर्चन्यकम् किणः । ब्रह्माणेस्त्वा शतकत् उद्वंशमिव येमिरे ॥१॥ गायन्ति त्वा गायत्रिणीः अचैन्ति अर्कम् अर्किणीः ब्रह्माणीः त्वा शत्कतो इति शतकतो उत् वंशम् इव येमिरे ॥

हे शतकतो शतसह्वयालिक्षतबहुप्राइकर्मन्, स्वा लां गायत्रिणः स्तोतारः गायन्ति सामिः स्तुवन्ति, अर्किणः क्रिंगमंत्रैः प्रचेन्तः, अर्कम् अर्चनीयं लां अर्चन्ति स्तुवन्ति । ब्रह्माणः स्वयं साक्षात्कृत-प्रहापदवाच्यमञ्जाः मञ्चदिश्चनः त्वाम् उद्योमिरे उद्गत्य प्रामुवन्ति । तत्र दृष्टान्तः – वंशमिव यथा वंशं वंशनिर्मितं सोपानपथमारोहन्ति तथा, वंशः वेणः प्रकृतिः तद्विकारः आरोहण-साधनभूतः सोपानपथोऽपि प्रकृत्या वंशेन प्रतिपाद्यते । अयं च प्रयोगः साधारणो वेदे । 'गोभिः श्रीणीतमत्सरम्' (१-१६-१) अत्र 'गोभिः गोविकारैः पयोभिः सोमं संस्कृत्तं इति सायणीयम् । इन्द्रमेव साजुमन्तं चृद्दन्तं शिखरिणमिव आरोहन्ति पदे पदे क्रमश इति मावः । अपमर्थः स्पष्टं समर्थितो मवति 'यत् सानोः साजुम्' इति मञ्चणेनिति न सन्देहः । 'यथा वंशाग्रे नृत्यन्तः शिल्पिनः प्रौढं वंशं उन्नतं कुर्वन्ति, यथा वा सन्मार्गवर्तिनः सकीयं कुलं उन्नतं कुर्वन्ति तद्वत्' इति पूर्वव्याख्या । अर्थ-सङ्गतिर्मया ॥

द्वितीयामृचमाइ-

यत्सानोः सानुमार्रहद्भर्यस्पष्ट कर्त्वम् ।
तदिन्द्रो अथे चेतित यूथेने वृष्णिरेजिति ॥२॥
यत् सानोः सानुम् आ अर्रहत् भूरि अस्पष्ट कर्त्वम् । तत् इन्द्रः
अर्थम् चेतित यूथेने वृष्णिः एजिति ॥

यत् पदा सानोः एकसात् पर्वतसंविभागात् सानुम् अन्यं उपरिष्टात् स्थितं पर्वतप्रसं आरुहत् , अरिहति ऋषिरन्तर्यजनाष्ट्रगामीति शेषः (लडर्थे लङ्) भूरि प्रभूतं कर्त्वम् फर्वव्यं (कर्मनाम) आरोहणकर्मसाष्यं अस्पष्ट अस्पशत स्पृष्टवान् (स्पश्च स्पर्शने, लङ् लड्डों) आरोहणीयं अवशिष्टं प्रभूतिमिति स्पष्टं भवती- स्वर्यः । तत् तदा इन्द्रः अर्थम् मारोइणरुश्पम्तं प्रयोजनं उचैर्घामेत्वर्यः, चेतिति चेतपति (अन्तर्मावितण्यर्थः) संइपयति प्रकाशयतीति यावत् । अथ च चृित्वाः विवित्त स इन्द्रः यूथेन गणेन, सीयविभृतिभृतदैवतगणेन सहेत्वर्थः (मरुद्रणेनेति सायणीयम्) एजिति कम्पते, ईषचलित अपेरिन्द्रकामस्यानुप्रहाय तदिभिष्ट् ते तहाचः श्रोतुं प्रवर्तत इत्वर्थः । अनयोरुमयो अस्वोरात्यन्तिकः सम्पन्धः अन्तर्मागपरेऽथें स्पष्टो मवति, तथा च व्याख्यातम् । वित्तरिभया नातोऽपि विवृतिः कियते । अमनियमानुसारेण ऊर्व्यगतौ शरीरिणा पुरुषेण लभ्यमानायां, उत्तरोत्तराधिरोहे प्रभृतं प्राप्तव्यमिति स्पष्टं मवति । ताद्ययां दशायां देवराज इन्द्रः सगण 'एजित' मक्तं गम्पं समग्रं सर्घाम नेतुम् । एवं साधनरहस्यं किञ्चित प्रदर्भ अपिरिन्दं आस्क्तसमाप्ति स्तौति ॥

व्तीयामृचमाह-

युक्ष्वा हि केशिना हरी वर्षणा कक्ष्युप्रा । अर्था न इन्द्र सोमपा गिरामुपश्रुतिं चर ॥३॥

युक्ष्व हि केशिनां हरी इति वृषणा कक्ष्यऽप्रा अर्थ नः इन्द्र सोमऽपाः गिराम् उपेऽश्रुतिं चर् ॥

हे सोमपाः सोमस पातः, इन्द्र! हरी लदीयावधी युक्ष्व हि संयोजय (छान्दसः श्रम्लोपः)। कीदशौ हरी? केशिना केशिनौ, प्रश्नलाः स्कन्धप्रदेशे लम्ब-मानाः केशाः अनयोः। पुनः कीदशौ? वृष्यणा वर्षितारौ सीयेन ओजसा सेकारौ । पुनः कीदशौ? वृष्यप्रा पुण्डलौ (कक्ष्या उदरवन्धनरञ्जः तस्याः प्रकौ, अतः श्ररिपुष्टि घोतियतिमदं विशेषणम्) अथ एवं अधयोगसमाहादनन्तरं नः असार्क गिराम् स्तुतीनां उपश्रुतिम् श्रुतेः समीपं चर आगच्छ, यावि देशे नः स्तुतपः वदीयश्रवणगोचराः मवन्ति तावन्तं देशं प्रामुहीत्यर्थः। अधः प्राणवलसङ्केतोऽ सार्क परिचितः। इन्द्रहयोविशेषतः कान्दिमन्तं सार्यम्। 'केशिनौ' केशैः मशक्र-मधिकादयः तामसाः ग्रक्तयो विष्युयन्ते। 'व्रपणौ' अन्त्यांजिन ओजसो वर्धयतारौ ।

'क्रक्ष्यप्रा' पुष्टौ सन्तौ आयासवर्ज देवराजं वहतः यजमानानुप्रहाय । अत्र तात्पर्य-प्रहणपद्धतिः स्चिताः । अन्यत् स्पष्टं भवेन्मतिमताम् ॥

चतुर्थीमृचमाह-

एहि स्तोमाँ अभि स्त्रंगुभि र्थणीह्या रेव । ब्रह्म च नो वसो सचेन्द्रे युज्ञं च वर्धय ॥४॥

आ इहि स्तोमान अभि खर अभि गृणीहि आ <u>स्व</u> ब्रह्म च नः वसो इति सर्चा इन्द्रे युज्ञं च वर्धय ॥

हे इन्द्र एहि आगच्छ । स्तोमान् असदीयानि स्तोत्राणि अभिस्र अभिम्नुखीभृय ॐ इति अनुक्षाक्षरं शब्दय, 'ओमित्यनुक्काक्षरं' 'ओमिति स्वरनुदेति' इति छन्दोगाः (स्वरतिन शब्दसामान्यार्थकः, तत्र वैशिष्ट्यं वोष्यम् । ओमिति स्वरात्मकं शब्दं कृषिस्पर्यः) एवमनुक्कानात्परं अभिगृणीहि आरुत्र अभितः गृणीहि, सर्वतः शब्दय (हेतुमत्कर्तृतया उभयत्रापि इन्द्रस्य कर्तृतं इति स्कन्दस्वामीयं उपपन्नतरं, तमेव स्वावय उचारयेस्वर्यः) । वस्तो वसुभूत, सर्वस्यापि प्राप्तच्यतेन घनभृत, (अन्तर्णीत-मन्तर्ये) धनवन्, (शवपथे विशय इति वसुशब्दः प्रशस्यनामेति च स्कन्दस्वामी) नः अस्याकं ब्रह्म च मन्त्रं च यज्ञं च सन्त्या सह वर्धय यृद्धं प्रापय । मन्नात्मकं मस्याकं व्रह्म च मन्त्रं च मवति । यज्ञो यजनम्, तच्च योगयुक्तकर्मानुष्ठानेन सम्पादं तस्य सम्पादकं च भवति । इदमुमयं भक्तस्येन्द्रानुग्रहरुम्यम् । तस्याद्रभय इति प्रार्यना ॥

पश्चमीमृचमाह-

उवधिमन्द्रीय शंस्यं वधीनं पुरुतिविधी । शको यथी सुतेषु णो ग्रारणीत् स्वख्येषु च ॥५॥ उवधम् इन्द्रीय शंस्थम् वधीनम् पुरुतिःऽसिधी शकः यथी सुतेषु नः ग्राणीत् सख्येषु च ॥ इन्द्राय उक्थम् ऋषूपं शक्षाख्यं स्वीत्रम् शंस्त्रम् शंसनीयम् । कीद्दर्शं उक्थम् वर्धनम् सामध्यीत् इन्द्रस्, उपासा स्तुता देवता उपासके वर्धते । कीद्दन्शामेन्द्राय १ पुरुनिदिपधे पुरूषां शत्रूणां निपेषकाय निवारकायेत्यर्थः (निरुपसर्गस्य निश्चार्यः, पिघ गत्याम्, किप्) । केन प्रकारेण शंस्यम् १ यथा पुत्रेषु पिता, सख्येषु विषये सखा वा रमते तथेत्याद । झक्तः शक्त इन्द्रः (शक्तोतेः) नः असदर्थं सुतेषु पुत्रेषु, सख्येषु सखितेषु च यथा रारणत् रमेत तथा शंस्यम् । (रार-णत्, रमेदिंर्मावः मस्य णः छान्दसः लेट्) ॥

## पष्टीमृचमाह-

तंभिःसंखित्व ईमहे तं राये तं सुवीयें ।

स शक द्वत नेः शक्दिन्द्रो वसु दर्यमानिः ॥६॥
तम् इत् सखिऽत्वे ईमहे तम् राये तम् सुऽवीयें स शकः द्वत नुः
शक्त् इन्द्रेः वस्र दर्यमानः ॥

तिमत् वमेवेन्द्रं सिखित्वे सख्ये (निमित्तसप्तमी) ईमहे प्रार्थपामहे । तम् राये धनार्थं 'ईमहे' । तम् सुवीर्ये शोमनाय सामध्यीय च (निमित्तसप्तमी) 'ईमहे' । उत अपि च सः शकः शकः इन्द्रः वसु धनं दिव्यं श्रेष्ठं नः असम्यं द्यमानः विवरन् शकत् शकोवि शको मनवि ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकोनविंशी वर्गः

## सप्तमीमृचमाह-

सुविवृतं सुनिरज्ञिमन्द्र त्वादातिमिचराः । गवामपे व्रजं विधि कृणुष्व राघो अद्रिवः ॥७॥ सुऽविवृत्तेम् सुनिःऽअर्जम् इन्द्रं त्वाऽदातम् इत् यराः गर्वाम् अर्पः व्रजम् वृधि कृणुष्व राधः अद्भिऽवः ॥ दे इन्द्र यशः सदीयं वैभवं (प्रभावप्रसारशालिक्याप्रस्तमेव पशः) सुविवृतं सुष्ठु अनावृतं, प्रकटिमत्यर्थः । सुनिर्जम् सुखेनानापासेन निर्गन्तं श्वपम्, निष्प्रतिन् नन्धविसारसमित्यर्थः, सुनिष्पूर्वकस गत्यर्थस अज-धातोः सिल रूपम् । त्वादातम् इत् स्या शोधिवमेव (देप् शोधने कर्मणि कः) वृत्रतिभृतिभृतास्त्रद्वैमविधातका सपसारिताः । तेन शोधनेन निष्प्रतिरोधं सद्यशोऽसान् परितो विलसतीति भावः । झतः परं इन्द्रस्थेव कार्यमाह । दे अद्विवः पर्वतलिश्वतक्षोपेत अद्रिरस्थेति मतुप् छान्दसम्, गावो यत्र गृदा आसन् स पर्वतः अधुना तव वधं गतः, तसात् पर्वतवन् पर्वतसामिन् इति युक्तमामन्त्रणम् (पर्वतो जद्धस सङ्केतः सार्यः) । गवां अजम् प्रज्ञानरदमीनां आवासस्थानम् अपवृधि उदाटितद्वारं कृत् । राधः वृद्धिरूपं सिद्धिरूपं वा धनं कृणुद्व कृत् सम्पाद्येत्यर्थः । राष्यतेः राधोतेवि राधः । तदैसनं सस्यान् परितो लक्ष्यप्रसरं ज्योतिः शत्रूणामपगमेन तयैव खब्छं कृतमधुना । तदसम्पं दिव्यचिद्रदमीन् तद्वान्नः द्वारमुद्धाव्य विसर्जप, एवं सिद्धं नः सम्पादयेति समस्तार्थः । स्यूलव्याख्यानेषु 'यशः अनं' इति कृता कथमपि तात्पर्यमाविष्कृतम् ॥

अप्टमीमृचमाह-

न् हि खा रोदंसी डुभे ऋषायमाणिमिन्वंतः । जेपः र्ववतीरपः सङ्गा असमभ्यं धूनुहि ॥८॥

न् हि खा रोदंसी इति उमे इति <u>ऋघायमाणम् इन्वंतः जेर्वः</u> स्वःऽवतीः अपः सम् गाः असम्यम् <u>धूनुहि</u> ॥

हे इन्द्र! रोद्सी घौः पृथिवी उभे अपि ऋघायमाणम् उत्रतया अव-तिष्ठमानं त्वाम् न हि इन्वतः न न्याभुतः, सां धर्ते न शक्रुत इत्यर्षः (नेत्यर्थे 'निहे' इति निपातः) । सं स्वर्वतीः सरादित्यः खर्लोको वा तद्रत्यः ज्योतिष्मत्यः ताः अपः अष्डन्दसङ्केतिताः ब्रह्माण्डघारणपोपणात्मिकाः ज्योतिर्विहिनीः शक्तीः जोषः वयसि (जयतेः लेट् छान्दसं, जयेरित्याशासनम् । तास्विकी सार्वकालिकजय- किया, अतो लडथें) । चिल्योतिरावरकष्ट्रत्ररूपतमोद्रिमेदनात् उक्तलक्षणानां अपां जयः चोष्यः । अत आह— अस्मभ्यं गाः प्रज्ञानमरीचीः सन्धूनुहि प्रेरय । अध्ययमाणम्— अत्र शत्रुहिंसां कुर्वन्तिमिति व्याख्यातारः । 'नृन् हन्तीति नृहा, नकारलोपः, हकारस्य घकारः, एवं अधा ततः अभूततद्भावे लोहितादि-डाज्म्यः स्थम् । तसादारमनेपदम्, लटः शानच्' इति सायणीया व्युत्पत्तिः ॥

नवमीमृचमाह्-

आश्रुंत्कर्ण श्रुधी हवुं न् चिंद्दधिष्व मे गिरेः । इन्द्र स्तोमेमिमं मर्म कृष्वा युजश्चिदन्तेरम् ॥९॥ आश्रुंत्ऽकर्ण श्रुधि हर्वम् नु चित् दृधिष्व मे गिरेः इन्द्रं स्तोमेम् इमम् मर्म कृष्व युजः चित् अन्तेरम् ॥

आश्रुत्कर्ण आ सर्वतः शृणुत इति आश्रुतौ (किष्) तौ कर्णां यस तादश, इन्द्र मे मम हवम् आह्वानं श्रुधि शृणु नु क्षिप्रम् । ग्रीप्रश्रवणशालिनौ कर्णां तीत्रौ, न मन्दौ, तसात् क्षिप्रमाकर्णनं प्रार्थ्यते । गिरः चित् स्तुतीरिप द्धिष्व धरस (दधातेः छान्दसम्) चित्ते धारपेत्यर्थः । युद्धः युद्धतः लिय युक्तस्य सख्युः मम इमं स्तोमम् स्तोत्रं अन्तरम् चित् अत्यासन्नमि कृष्व करु [अन्ततरं समीपम् । अत एव 'आसक्तं' इति सायणीयम् । अर्थात् प्रियं इद्यमिति वोष्यम् । तरप्-तमपोः तकारलोपः छान्दसः 'अन्तमानाम्' इति प्रयोगेऽपि द्रष्टच्यः] आह्वानस्य श्रवणम्, गिरां चित्ते धारणम्, स्तोमस इद्यतेन स्वीकरणम्, इति पदत्रयवान् क्रमः ऋषेः स्तवप्रकारगतः, तदनुरोधेन इन्द्रस्य तस्स्वीकारगतथैति रुक्षणीयम् ॥

## दशमीमृचमाह-

विद्या हि त्वा इपेन्तमं वाजेषु हवनुश्रुतेम् । इपेन्तमस्य हुमह ऊतिं सहस्रसार्तमाम् ॥१०॥ विद्यं हि त्वा वृषेन्ऽत्मम् वाजेषु हवनुऽश्रुतंम् वृषेन्ऽतमस्य हुम्हे क्तिम् सहस्रऽसार्तमाम् ॥

हे इन्द्र, त्वा तां वृपन्तमम् अविशयेन वर्षितारं दिन्यानाममीष्टानाम् । वाजेपु समृद्धिपु निमित्तभूवासु हवनश्चुतम् आह्वानस्य श्रोवारम् (विधेयविशेन्यणे द्वे अपि) विद्या विद्यः (मसो मादेशः) । हि यसादेवं जानीमः वसाद् वृपन्तमस्य अविशयेन वर्षितस्य ऊतिम् लत्कर्वकां पृद्धि हुमहे आह्वयामः । कीदशीमृतिम् सहस्रसातमाम् अविशयेन सहस्रस्य दात्रीम् । सहस्रं यहुविधस्य ऐश्वर्यस्य घोवकम् ॥

एकादशीमृचमाह-

आतू ने इन्द्र कोशिक मन्द्रमानः सुतं पिष । नव्यमायुः प्र सू तिर कृषी संहस्त्रसामृपिम् ॥११॥ आ तु नः इन्द्र कोशिक मन्द्रमानः सुतम् पिष्व नव्यम् आर्थः प्र सु तिर् कृषि सहस्रऽसाम् ऋषिम् ॥

पेपिरयेः द्विकस्य प्रार्थनानुरोधेन इन्द्र एव तत्पुत्रो विश्वामित्रो जात इति वृत्तान्तमुदाह्स्य 'कौशिक' इति असामृत्ति इन्द्रस्य सम्बोधनमुपपादयन्ति व्याख्यातारः । क्रम्येदे यहुपु सक्तेषु उपासक क्रिपिरुपासमानं देवं स्वनाम्नाऽभिधते । अत्र कारणिर्मदं मवि । उपासके मानुषे उपासस्य देवतस्य जन्मलाभात् स्वनाम्ना क्रिपिव्यवहरित साक्षात्कृतं तद्देवतम् । स्वात्मरूपत्या देवतं पश्यतीत्युक्तम् मवि । अन्यच, क्रपेः स्वनाम्ना गोत्रनाम्ना वा देवतायां अभिद्दितायां, क्रपो देवतायां च अवयवार्थ उपपद्यते । गोतम-अमदिन-मरद्वाजादयोऽत्र निदर्शनम् । अस्मिन्, कुशिकस्य गोत्रापत्यं कौशिको मधुच्छन्दाः । कोशादयेः शारीरकोशाद्भवति, त्रद्वाण्डकोशे वा मवतीति कौशिकः (मवार्थे ठक्) । अय क्रमर्थः स्पष्टो भवति । हे इन्द्र कोशिक नः ससदर्थे आ स्थान्छ । तु पादपूरणः । कीद्यः सन् १ मन्द्सानः (मन्दतेः असानच्) मोदमानः।

आगत्य सुतम् अभिषुतं सोमं पिव । नठयम् स्तुत्यं उत्कृष्टं नवं नृतनं वा आयुः जीवितं असदीयमिति शेषः । प्रसुतिर प्रकर्षेण सुष्टु वर्धय (तरतेव्यत्यय इति सायणीयम्) । अपि च सहस्रासाम् सहस्रस संभक्तारं ऋषिम् अतीन्द्रि-यार्थदिशंनं कृधि करु । अतीन्द्रियदर्शने सिद्धे विभवसहस्रप्राप्तेः सम्भव इति तथा-विषमृपितं मे सम्पादयेत्युक्तम् ॥

द्रादशीमृचमाह-

परिं त्वा गिर्वणो गिर्र हुमा भैवन्तु विश्वतः। वृद्धायुमनु वृद्धयो जुष्टी भवन्तु जुष्टेयः ॥१२॥ परिं त्वा गिर्वणः गिर्रः हुमाः भवन्तु विश्वतेः वृद्धऽअधिम् अनुं वृद्धेयः जुष्टीः भवन्तु जुष्टेयः॥

हे गिर्वणः गीर्मर्वननीय स्तोत्रमागित्यर्थः, विश्वतः सर्वथा, सर्वासु अवस्थास सर्वेष्वाराघनेषु, इमाः मदीयाः गिरः स्तुतयः स्वा परि लां परितः भवन्तु प्रामुवन्तु । कीद्द्रयो गिरः शृद्धायुम् अनु (अस्थास) प्रशृद्धजीवितं (लां) अनुस्य वृद्धयः वर्धमानाः, जुष्टाः सेविताः, स्वया प्रीत्या स्वीकृता इत्यर्थः, जुष्टयः प्रीतिहेतवः भवन्तु (लत्प्रीतिरेवासाकं प्रीतिहेत्तरिति इदयम्) ।

इति प्रथमस्य प्रथमे विशो वर्गः

अथ 'इन्द्रं विश्वा' इत्यनुष्टुप्छन्दस्कं अष्टर्चं सक्तम् । अस्य जेता मधुन्छन्दसः युत्र ऋषिः, इन्द्र एव देवता । तत्र प्रथमामृचमाइ—

इन्द्रं विश्वी अवीष्ट्रधन्त्समुद्रव्येचसं गिरेः ।
रथीतेमं रथीनां वाजानां सत्पीतुं पतिम् ॥१॥
इन्द्रेम् विश्वीः अवीवृध्ने सुमुद्रद्व्यंचसम् गिरेः रथिऽतेमम् रथिनीम्
वाजीनाम् सत्दर्पतिम् पतिम् ॥

विश्वाः समलाः गिरः स्तुषयः इन्द्रम् अवीवृधन् वर्धिवनतः, स्तुपमानो देवः स्तोतिर आधारे वर्षते । कीद्यग् १ समुद्रव्यचसम् समुद्रवद् व्याप्तवन्तम्, अन्तिरिधवत् सर्वव्यापिनम् इति साधीयानर्थः, अन्तिरिधवर्यायतात् समुद्रस्य (व्याप्त्यर्थाद्व्यचेरस्त् ) । पुनः रिधनाम् रयपुक्तानां मच्ये रिधतमम् अविश्येन रिधनम् वेगार्थाद्रदेतेः रथः प्रागुक्तः, इदं च विशेषणं सर्वव्यापक आकाश्च इव न केवरं निथलः, सर्वत्र शीघगामीति प्रतिपादनार्थम् । पुनश्च वाजानां पतिम् पद्विधानां समृदीनां पालकं ईश्वरम्, अपि च सत्पतिम् सतां प्राप्तसत्ताकानां सर्वेदामपि स्थानां पालकं, ईश्वरम् ॥

द्वितीयामृचमाह---

सुख्ये ते इन्द्र वाजिनो मा भैम शवसस्पते । त्वामिभ प्र णौनुमो जेतीरमर्पराजितम् ॥२॥ सुख्ये ते इन्द्र वाजिनैः मा भेम शवसः पते त्वाम् अभि प्र नोनुमः जेतीरम् अपराऽजितम् ॥

हे शवसः पते दीप्तिमद्रलस स्नामिन् इन्द्र! ते तव सख्ये सिखले वर्तमानाः वाजिनः समृद्धिमन्तः वयम् मा भेम मा मैन्म (च्लेलीपदि छान्दसम्) शत्रुमयो भीता मा भूमेत्यर्थः । त्वाम् अभिप्रणोनुमः सर्वतः प्रकर्षण स्नुमः । कीदशं लाम् जेतारम् सर्वत्र जयशीलम् । अपराजितम् पराजयरिहतम् । अप्राजितम् पराजयरिहतम् । अप्राजितम् पराजयरिहतम् । अप्राजितम् पराजयरिहतम् । अप्र ऋषिर्मकः स्नाम्ना मगवन्तं स्नौति । तत्र युक्तिः प्रागुक्ता अवधेया ॥

व्तीपामृचमाह—

पूर्वीरिन्द्रेस्य ग़तयो न वि देस्यन्त्यूतर्यः ।
यदी वार्जस्य गोर्मतः स्त्रोतृभ्यो मंहंते मुघम् ॥३॥
पूर्वीः इन्द्रेस्य ग़तयेः न वि दृस्यन्ति जत्तर्यः यदि वार्जस्य गोऽमतः स्त्रोतृऽभ्येः मंहंते मुघम् ॥

इन्द्रस्य रातयः दानानि राविद्दानिकर्गा, पूर्वीः बह्यः बहूनि तसानु-ग्रह्कार्याणि दानानीलर्थः । अथवा पूर्वीथिरन्तन्यो रातयः, स्वभावसिद्धालसेलर्थः । तसात् स इन्द्रः स्तोतृभ्यः मक्तम्यः गोमतः प्रग्रानिकरणसम्पनस्य वाजस्य समृद्धिवाचिनो धनस्य सम्बन्धिनं अंश्रभूतं मधम् धनं मंहते ददाति यदि, ऊतयः तस ष्रद्धयो निलाः न विद्स्यन्ति नोपधीयन्ते । इन्द्रस्य अगण्यानां देश्वर्याणां निलवर्धनानां निल्यदानरिषि नास्ति ध्यः । ऐश्वर्यस्य धनस्य सहत्यं गोमन्द्राजशन्दप्रयोगेणोक्तम् ॥

चतुर्यीमृचमाइ---

पुरां भिन्दुर्युवी क्विरिमितीजा अजायत । इन्द्रो विश्वस्य कर्मणो धृती वृज्जी पुरुष्टुतः ॥४॥ पुराम् भिन्दुः युवी क्विः अमितऽओजाः अजायत् इन्द्रीः विश्वस्य कर्मणः धृती वृज्जी पुरुऽस्तुतः ॥

अयं इन्द्रः अजायत समपद्यत । किंप्रभावः, किंगुणविशिष्टः १ पुरां भिन्दुः असुरवासपुराणां भेदकः । भिदेर्मेदनार्थाद्वातोर्भिन्दुः तेन दुर्भेद्यानि दुर्गवन्ति पुराणि, तेपां भेदनीयलाक्षेपात् तानि देवद्विषां सम्बन्धीनीति च द्योतितम् । युवा यौवनसम्पन्नः औद्धत्यं असुरपुरघ्वंसायावश्यम्, यौवनेन तद्वक्षितम् । किनः द्रष्टा सर्वान्तरदर्शी, गूढानामसुरदुर्गवासस्थानानां दर्शने समर्थः । असित्तोजाः अभितं प्रभूतं ओजो बलमस्य । विश्वस्य कर्मणः धर्ता धारियता, तेनैव धार्यन्ते सर्वाणि अस्पदन्तर्यजनानि । वज्ञी वज्रयुक्तः तमोष्ट्रतादिश्रमुमेदनाय । पुरुष्टुतः बद्दिभः बद्दुष्य कार्येषु वा स्तुतः स्तुत्या आश्रितः ॥

पञ्चमीमृचमाह---

त्वं वृलस्य गोमृतोऽपांवरद्रिवो विलेम् । त्वां देवा अविभ्युपस्तुज्यमानास आविषुः ॥५॥ त्वम् वुलस्य गोऽमेतः अपे <u>अवः</u> अद्भिऽवः विलेम् त्वाम् देवाः अविभ्युषः तुज्यमोनासः <u>आविष</u>ुः ॥

स्वितीर्गाः अपह्त्य पर्वतगुहायां कापि अन्यतमसे जडोपलक्षगे निहितवानस्रो वलो वृत्रवन्धः । पिहितद्वारं तिह्रलं अभियां देवानां साहाय्येन उद्घाद्यः, तास्सीरीः ऐन्द्रीवी गा विमोच्य पुनर्लन्धवान् । जडांशभृथिष्ठे देहे तामसेषु छिद्रेषु विज्योतिभरीचयो गोपिताः दिन्यज्योतिश्यत्रृणां एकेनासरेण वरुयित्रा शक्तिविश्येषेण । ऋतचित्रेजोपलभासिना चेतसा साधनेन तद्ध्यक्षेण खर्घामा इन्द्रेण गृढं धनं छिद्रं प्रविश्य
उक्तस्रह्माः गावो निस्सारिताः । इदं च दृत्तान्तान्वाख्यानस्य तन्त्वं सङ्घेषत उक्तम् ।
सुह्मफुलुमिति सक्तस्य व्याख्याऽप्यत्रावधेया । अद्भिवः हे विजन् ! त्वम् गोमतः
गोयुक्तस्य वलस्य उक्तलक्षणस्य विलम् छिद्रं अपावः अपावणोः वृत्र्-वरणे
लङ् छान्दसम्, देवाः त्वत्सहायाः मरुत इति व्याख्यातारः ब्राह्मणमुदाहरन्ति,
अविभ्युपः अविभिवासः प्रथमार्थे द्वितीया, अभीताः शत्रोरित्यर्थः, तुज्यमानासः
धिप्रनामैतत्, तरमाणा इति स्कन्दस्वामी । त्वाम् आविषुः आविविशः (लिट्

पष्टीमृचमाह—

तवाहं शूर गातिभिः प्रत्यायं सिन्धुंमावद्न् । उपीतिष्ठन्त गिर्वणो विदुष्टे तस्य कारवः ॥६॥

तर्व <u>अ</u>हं शूर गतिऽभिः प्रति <u>आयम् सिन्धुंम् आ</u>ऽवर्दन् उपं <u>अतिष्ठन्त</u> <u>गिर्वणः विदुः ते तस्यं कारव</u>ः ॥

गिर्वणः स्तुतिभिः सम्मजनीय! शूर् शौर्योपेत इन्द्र तव रातिभिः अनुग्रहलक्षणेः दानैः सिन्धुम् स्यन्दमानं सिन्धुवत् प्रवहन्तं तां, सोममित्येके व्याख्यातारः प्रत्यायम् प्रत्यागमं तत्सिविधिमहमागतवानसीत्यर्थः। आयम्, इण् गतौ लङ् ।
कि कुर्वन्! आ वदन् सर्वतः उचारयन् ख्यापयिनत्यर्थः, तव महिमानिषि श्रेपः।

श्रूरस तव प्रसादाछन्धैः तेजो-यल-पराक्तमेरेव सर्वत्र कृतवानिस योगयात्राम् । अस-दीयाज-प्राण-मनोगतसोमरसग्रोषणैरसुरैरग्रोपितः सन् सिन्धुवित्यरसप्रवाहं तां प्राप्त-वानसीति मावः । 'श्रूर' 'सिन्धुप' इति प्रयोगस्य प्रयोजनं वोध्यम् । 'मायाभिः' इत्युत्तरची सम्बन्धोऽस्य प्राद्यः । तदिदं ते माहात्म्यं यृद् विशुद्धबुद्धयो यहशालिनो वा लाम्चपतिष्ठन्ते । मञ्चकतामृपीणां तचे विदित्तमिति चेत्युत्तरार्थेनाह । गिर्वणः गीर्मि-वननीय हे इन्द्र, मेधाविनो यहवन्तो वा उपातिष्ठन्त उपतिष्ठन्ते स्तुतिमिस्त्रामिति शेषः । तस्य ताद्दशस्य ते तव महिमानं कारवः कर्तारः स्तोत्राणाम् विदुः जानन्ति ॥

## सप्तमीमृचमाइ---

मायाभिरिन्द्र मायिनं त्वं शुज्णमर्वातिरः । विदुष्टे तस्य मेधिरास्तेषां श्रवांस्युत्तिर ॥॥

मायाभिः इन्द्र मायिनं त्वम् शुष्णीम् अवे <u>अतिरः विद्</u>रः ते तस्ये मेधिराः तेषां भवांसि उत् <u>तिर</u> ॥

हे इन्द्र त्वम् मायाभिः तव प्रज्ञाभिः वााट्यगवेषणदर्शनविष्वंसनकुशलाभिः विविधामिरित्यर्थः मायिनम् विविधकपटप्रज्ञोषेतं शुष्टणम् एतन्नामकं
असुरं अवातिरः हतनानिस अवतिरितर्वधकमेति स्वन्दस्वामी, अधस्तात् कृतवान्
इत्युपपनः पदार्थः । मेधिराः मेधाविन ऋष्यः तस्य ते ताद्दशस्तव महिमानं
विदुः जानन्ति । तेषां ऋषीणां श्रवांसि धवणानि दिष्यानि उत्तिर वर्धय,
उत्कृष्टानि कुरु । धूत्रवन्धुर्वल इव तज्ञातीयकोऽसुरः शुण्यः शोषिवता रसानां [भूतानां
इत्येके] । अन्यत्प्राग्व्याख्यातं 'सिन्धुम्' इति प्रसक्तौ । 'विदुष्टे तस्य' इति आधृतिः
'मेधिराः' 'कारवः' इति श्रवणं च उमयोक्षयोः सम्बन्धं द्योतयेताम् ॥

अप्रमीमृचमाह्-

इन्द्रमीशिनमोर्जसाभि स्तोमी अनूपत । सहस्रुं यस्य रातये उत वा सन्ति भूयेसीः ॥८॥ हुन्द्रेम् ईशानम् ओर्जसा अभि स्तोमाः अनुपत सहस्रम् यस्य गतर्यः उत वा सन्ति भूयंसीः ॥

ओजसा बलेन ईशानम् विश्वस्य नियामकं र्श्यां (र्ष्टे रत्यसात् शानच्)। इन्द्रं स्तोमाः स्तोतारः अभ्यन्यतं अभिष्ठतं स्तुवन्ति, लढ्यं छक् । यस्य रन्द्रस्य रातयः दानानि सहस्रम् बहुसङ्घयोपलक्षणिदम्, सन्ति, उत वा व्यपि वा भूयसीः भूयसः विमक्तिन्यस्यः, बहुतराः सन्ति मवन्ति ॥

यक्तेऽसिन् ऋचां पदार्थकथन एव सामान्यतस्त्र तत्र तात्पर्यमाविष्कृतिमिति नेह विस्तर इष्यते । मधुच्छन्दस एवेदमपि एकं न तत्पुत्रसेति प्राहुरेके । तथा आनन्दतीर्थ-आधार्यो मन्यते । ऋषिर्जेतैव भवतु मा वा । तात्पर्यावगती ऋपिनिर्णयं अधिकृत्य मतभेदोऽकिश्चित्करः, विशेषतो गतिसामान्यात् । माधुच्छन्दसानि एकानि एकादश दाशतय्यामाद्यानि च्याख्यातानि । अग्रीन्द्रादि-देवतानां तक्त्वं भूमिकायां प्रति-पादितमवधृत्य एपां एकानां अवलोकने गृहार्थपद्रातिर्विश्वदा भवेदित्यसंशयम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे एकदिशी वर्गः

# इति तृतीयोऽनुवाकः

अथ चतुर्थोऽनुवाकः । तत्र पट्यक्तानि । ऋषिर्मेधातिथिः कण्वपुत्रः । आदं अप्रिंद्तमिति द्वादशर्च आग्नेयं गायत्रं यक्तम् । तत्र प्रथमामृचमाह-

अभि दूतं वृणीमहे होतारं विश्ववेदसम् । अस्य यज्ञस्य सुकर्तुम् ॥१॥ अभि दूतं वृणीमहे होतारम् विश्ववेदसम् अस्य यज्ञस्य सुकर्तुम् ॥

अशिम् यूणीमहे अम्पर्थपामहे इति स्कन्दखामी । अस्पद्ये देवान् प्रति द्तते अध्येपामहे इत्युपपन्नतरम् । कीद्यम् १ दूतम् सामर्थ्यादिधेयविद्येपणं प्राप्तम् । प्रनः कीद्यम् १ होतारम् आह्वातारम् । प्रनश्न विश्ववेदसम् विश्वस वेत्तारम् । अस्य प्रवर्तमानस यज्ञस्य सुकतुम् शोमनकर्माणम् । कर्मणि प्रज्ञायां च वर्तते कत्यन्दः । अत्र विश्वज्ञानसम्पन्नमिति विशेषणमन्यत् प्रयुक्तमवधेयम् । तसात् कर्मेति प्रदणम्पपद्यते ॥

## द्वितीयामृचमाह---

अभिमिधिं हवीमिः सदी हवन्तं विश्वतिम् । हृव्यवाहं पुरुष्टियम् ॥२॥ अभिम् ऽअभिम् हवीमऽभिः सदी हवन्तः विश्वतिम् हृव्युऽवाहंम् पुरुऽिष्यम् ॥

अग्निमग्निम् वीप्सायां द्विभीवः, अग्निवे सर्वत्र यजमाना ऋषयः ह्वीमिनः आह्वानमञ्चेः, हेञ्-धातोः मिन् छान्दसम् । सदा हवन्त आह्वयन्ति,
छडभें छङ् छान्दसम् । कीदशम् श्विश्पतिम् प्रजानां पालकम् । ह्वयवाहम्
यजमानेन समर्प्यमाणानां इन्यानां देवान् प्रति वोदारं प्रापकिमत्यर्थः । पुरुप्रियम्
पुरूणां वह्नां प्रियम् । अन्तर्यजने हिनरादीनि धनद्रव्याणि शरीरसम्बन्धीनि अंश्वतः
साकत्येन च अपेणीयानि ग्राह्माणि । येनार्पणेन देवाधीनं क्रियते शरीरम् । यन्यत्
सर्वे सुगमं अन्तर्थे ॥

अम्ने देवाँ इहा वेह जज्ञानो वृक्तविहिषे । असि होता न ईर्ड्यः ॥३॥ अम्ने देवान् इह आ व<u>ह जज्ञानः वृक्तऽवि</u>हिषे असि होता नः ईर्ड्यः ॥

हे अमे सं जज्ञानः जायमानः, अन्तर्यजमाने मिय प्राहुर्भविन्तर्यथः, जनेः तिटि कानच्, जानातेर्वा इति स्कन्दस्थामी । वृक्तवर्हिपे एकं आसीर्ण निर्दियेन तसै यजमानाय देवान् इह अग्रेदं मम यजनं आवह आनय। नः अस्माकं ईड्यः अध्येषणीयसेन स्तुत्यः सं होता आहाता देवानां असि ॥

पृक्तवर्हिपे- व्याख्यातम्, अन्तर्यजने देवानामागमने आसनसन्नाह इत्यादि आगुक्तम् 'दस्रा पुवाकवः' इति मन्नस्य विचारे (ए. ११३-११५) ॥

## चतुर्थीमृचमाह---

ताँ उंशतो वि वोधय यदेशे यासि दूर्त्यम् । देवेश सेत्सि वहिषि ॥४॥ तान् उशतः वि बोधय यत् अशे यासि दूर्त्यम् देवेः आ स्तिस् वहिषि ॥ हे अग्ने यत् यसात्कारणात्, येषां यान् प्रति वा दूत्यं द्वकर्म यासि शब्छिस वहसीत्यर्थः, तसात्, तान् उदातः कामयमानान् यद्यमिति शेषः, देवान् विवोधय प्रयुद्धान् करु । विवोध्य च तैः देवैः सह वर्हिषि उचिते सिद्धे च लिस्त्रासने आसित्स आसीदिस, आसीदेत्यर्थः, सीदवेर्त्रद् छान्दसम् ॥

#### पञ्जभीमृचमाह-

घृतीहवन दीदिवः प्रतिं प्म रिषेतो दह । अग्ने त्वं रेक्ष्मिलनेः ॥५॥ घृतेऽआहवन दीदिऽवः प्रति स्म रिषेतः दृह् अग्ने त्वम् रुक्षस्विनेः ॥

दे असे घृताहवन घृतेनाह्यमान, दीप्तया थिया आह्यतेऽप्रिरन्तर्यजने, 'थियं घृताचीम्' इत्यत्र घृतं च्याख्यातम् (ए. 100) । दीदिवः घोतमान, घोतनार्थाद् दीव्यतेः लिटः कसुन्, मन्यत् छान्दसम् । प्रति प्रतिक्लमाचरतो रिपतः शत्रून् हिंसार्थाद् रिपतेः शतः । दह सम मसीकुरु । सोति पादपूरणो वा । कीद्यान् रिपतः रिक्तः रक्षियनः रक्षोयुक्तान्, रक्षश्यन्दान्मतुनर्थे विनिः ॥

#### पष्टीमृचमाइ-

अग्निनाभिः सिमध्यते किविर्गृहपेतिर्युवी । हृव्यवाड् जुह्वांस्यः ॥६॥ अग्निनां अग्निः सम् इ<u>ध्यते क</u>विः गृहऽपेतिः युवां हृव्यऽवाद् जुहुऽ अस्यः ॥

अग्निः आह्वनीयः, अन्तर्यजनिर्वाहार्थं आह्यतन्यः ऋतिचद्धामा दिन्यः । अग्निमा यजमानतपोबलादन्तर्निर्मध्येनाग्निमा स्वसिध्यते सम्यग्दीप्यते [तपो ब्रह्म, तपसा विजिद्यासखेतिवत् अग्निमा अग्निः सम्पादः । अलसस्य स दुर्लमः, ऋपेरार्यस्य कृष्टेरग्निहोत्रं स्वमावसिद्धं सहजं कमें] । कीद्योऽग्निः कित्वः अतीन्द्रियद्यीं । यहपतिः अग्रये मणवते सर्वमा यजमानेन आत्मसमर्पणे कियमाणे, तस्य गृहस्य वासस्थानस्य स्वामी मनत्यग्निः, गृहस्य पालकः । युवा स नित्यपीवनः, हृहयवाद् हन्यानां वोदा [न्याख्यातम्], जुद्धास्यः अह्रासं द्यवमस्य, निद्धा ज्वाला मवति ।

अमेः सैव मुखम् (जहोतेर्जुहः) 'जह्मिर्जिह्वाभिः' सायणीयम् (१-५८-४) 'उत्तानं ऊर्घ्वः अधयत् जह्मिः' (५-१-३) ॥

इति प्रयमस्य प्रयमे द्वाविशो वर्गः

अयासिन् सप्तमीमृचमाह—

क्विम्पिमुर्प स्तुहि स्त्यर्धर्माणमध्वरे । देवमेमीव्चातेनम् ॥७॥
क्विम् अग्निम् उपं स्तुहि स्तयऽर्धर्माणम् अध्वरे देवम् अमीवऽ
चातेनम् ॥

असिम् उप उपेल स्तुहि स्तुति कुरु । सखायमन्तर्याजिनं अन्तरात्मानं यन वा आमण्य अर्थनेचनम् । कीदशम्? किविम् द्रष्टारमवीन्द्रियार्थानां अद्वरे अनुष्ठात्रे दिन्यपयस दावरि यहे, सत्यधर्माणम् सत्यं ऋतमेन धर्मो यस तम् (विस्तरमिया न व्याख्यायते, इदं तन्धेयम् । सत्यधर्म एन परमं श्रेयः यद्धेमेन ऋषीणां सर्वाण्यनुष्ठानानि अन्तर्वन्ते । उपनिषदि 'सत्यधर्माय दृष्ट्ये' इत्युक्तिबानु-सन्धेया)। देवम् दीप्तिमन्तम् । अमीवचातनम् अमीनानां हिंसकानां रोगाणां ना चातनं नाशयितारं, (अम रोगे इत्यस्मात् ईडागमो चन् प्रत्ययश्च । चते पाचने इत्यस्म णिचि रूपमित्याद्वः । किं तु 'चातपते नाशयित' इति सायणीयम् । 'अयं यतः चातपते' (१-१४-९)) अन्यत्रापि एनमेन ॥

धरमीमृचमाह-

यस्त्वामंत्रे हिविष्पंतिर्दुतं देव सप्यंति । तस्यं सा प्राविता भंव ॥८॥ यः त्वाम् अग्ने हिविःऽपंतिः दूतम् देव सप्यंति तस्यं सा प्राञ्जविता भव ॥

हे अग्ने देव यः हविष्पतिः हविषः सामी पत्रमानः । इविषमये अर्थन-बोग्पं द्रव्यम् । सङ्कतः प्राग्विद्वतः । दूतम् देवानां असदर्यमिति श्वेषः, त्वाम् सपर्यति परिचरति तस्य हविर्पणं क्वती पत्रमानस त्वम् प्राविता प्रकर्षण वर्षपिता भव स्म असीत्यर्थः, 'स' पादप्रणो वा ॥ नवमीमृचमाइ-

यो अप्ति देववीतये हविष्मा आविवसिति । तसी पावक मृळय ॥९॥

यः अग्निम् देवऽवीतये <u>ह</u>विष्मीन् आऽविवीसति तसी पा<u>वक</u> मृ<u>ळय</u> ॥

यः हिविष्मान् हिविष्ठेतः यजमानः देववीतये देनानां नीतिरागमनं यिमन् पहे तमे (बहुद्यीहिः, तसादिशेषणमध्याहार्यस्य पहास्य) अग्निम् आवि-वासित परिचरित (भन्तर्मावितण्यर्थः, गत्यर्थो नातिधीतः तसात् सन्, भागमिति हेन्छतीति पालिथः, तादशीन्छैन परिचर्यापां पर्यवस्यतीति हेन्तोः निपण्टौ तथा पठितम्)। तस्मे यजमानाय हे पावक शोधक अमे मृळय सुखं हरु । यहं प्रति देवानां 'बीतिः' यजमाने तेषां प्राद्मीन एव भनति । प्रनातेः पावको रूदिरमौ । अर्पण-प्रथस हित्यः सरूपं प्रागुक्तम् ।

दशमीपृचमाह-

स नेः पावक दीदिवोऽमें देवाँ इहा वेह । उर्व युक्तं हुविश्च नः ॥१०॥

सः नः <u>पावक दीदि</u>ऽवः अप्ने देवान् इह आ वृह् उपे युज्ञम् हृविः <u>च</u> नः ॥

हे पावक शोषितः, दीदिवः दीप्तिमन्, अग्ने सः तं नः असंम्यं वाद्ध्यें पतुर्वी, देवान् इह अत्र अस्मदीययजनस्थाने आवह आहर । नः अस्माकं यज्ञम् पजनम् हविश्च उप समीपं वेषां, प्रापयेत्यर्थः ॥

एकादशीमृचमा६-

स नः स्तर्वान आ भीर गायुत्रेण नवीयसा । रुपि वीरवितीमिपेम् ॥११॥ सः नः स्तर गायुत्रेणे १ रुपिम् वीरऽ वैतीमः सः तम् नवीयसा नवतरेण गायत्रेण स्तोत्रेण गायत्र्या इदं गायत्रम् तेन स्तवानः स्त्यमानः नः असदर्थं आभर आहर सम्पादयेत्यर्थः । आहरणीयं आह । रियम् धनम् वीरवतीम् वीर्योपेतां इपम् प्रेरियतीं शक्ति च । 'इषं असं' इति स्यूलः पक्षः । ध्रूमे तु सर्वत्र प्रेरणवलं, एपणाशक्तिरिति वा बोध्यम् । केषलं प्रेरणा निर्वलाऽपि स्नात्, अत एव वीरवतीति विश्लेपणम् । वीरशब्देन वीर्य लक्षितं प्राह्मम् । रियर्धनं अन्तर्याजिनः प्राधान्येन दिश्यं धनमेव भवति । (स्तवानः ध्रुल् स्तुतौ कर्मणि शानच् छान्दसं रूपम्) 'नवीयसा गायत्रेण' पूर्वकैरप्यसम्पादितिमदं गायत्रं धक्तिति सायणः । अन्यैरकृतपूर्वेण इति स्कन्दस्वामी ॥

द्वादशीमृचमाइ--

अप्ने शुक्रेणे शोचिपा विश्वभिदेंवहूंतिभिः। इमं स्तोमं जुपख नः ॥१२॥ अप्ने शुक्रेणे शोचिपा विश्वभिः देवहूंतिऽभिः इमम् स्तोमंम् जुपख नः॥

हे अमे शुकेण ग्रभेण शोचिषा रोचिषा विश्वाभिः सर्वाभिः देव-द्भृतिभिः देवाह्वानसाधनभूताभिः स्तुतिभिश्व युक्तः, (बहुवीहिः, देवानां ह्तयः यासु ताः स्तुतयः) नः असाकं इमम् स्तोमम् जुपस्व सेवस्व ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयोविंशी यर्गः

व्याख्यातं काण्यस्य मेघातिथेराघं आग्नेयं सक्तम् । अथ तस्येव दितीयं गायतं द्वादश्चे आग्नी-संशकं सक्तमारम्यते । तत्र प्रत्यृचं प्रित्याधमाना द्वादश्चे देवतः इति अनुक्रमणिका । अग्निरेक एव द्वादश्विमागभूतदेवतात्मकत्वया स्त्यत इति हेतोरामयेषु सक्तेषु मध्ये पट्यत इदमाश्रीसक्तम् । अग्नीपोमीयं पश्चं विधाय तत्र एकादशः प्रयाजान् विधक्ते 'आप्रीमिराप्रीणाति' इति ऐतरेयिणः समामनन्ति । प्रयाजदेवतानां याज्याः (स्तुतयः) प्रीतिहेतुन्नात् आप्रीशब्देनोच्यन्ते । एवं कर्मस् विनियोगः स्पष्टः स्थूलपक्षे, तथा मन्नाणामधोऽपि सुखेन योजनीयतां लमते । सक्ष्मार्थ एव विचारणीयः । कथं अग्निराधातच्यो यजमाने दिश्वः यजमानस्वरूपम् कीहशोऽग्रेव्यापारः १ इतीमानि अधिकृत्य तक्ष्वे इदं गृहीते आप्रीमन्नार्थानां रहस्यं अनायासेन स्पष्टं भवेदित्यसंश्वयम् ।

नवमीमृचमाइ-

यो अप्ति देववीतये हिविष्मा आविवीसित । तसी पावक मृळय ॥९॥ यः अप्तिम् देवऽवीतये हिविष्मीन् आऽविवीसित तसी पावक

मृ<u>ळय</u> ॥

यः हिविदमान् हिविर्युक्तः यजमानः देववीतये देनानां वीतिरागमनं यसिन् यहे तसै (यहुवीहिः, तसाद्विशेषणमध्याहार्यस्य यहस्य) अग्निम् आवि-वासित परिचरित (अन्तर्भावितण्यर्थः, गत्यर्थो नातिर्धातः तस्मात् सन्, आगमिति इन्छतीति धाल्येः, तादशीन्छैव परिचर्यायां पर्यवस्पतीति हेतोः निघण्टौ तथा पठितस्) । तस्मे यजमानाय हे पावक शोधक अमे मृळ्य सुखं कृष्ठ । यहं प्रति देवानां 'वीतिः' यजमाने तेषां प्रादुर्भाव एव भवति । पुनातेः पावको रूदिरमौ । अर्पण-द्रम्पस्य हिवपः स्रह्मं प्रामुक्तम् ।

दशमीमृचमाइ-

स नेः पावक दीदिवोऽम्ने देवाँ इहा वेह । उर्ष युज्ञं हिविश्चे नः ॥१०॥ सः नः पावक दीदिऽवः अम्ने देवान् इह आ वृह उर्ष युज्ञम् हविः च नः ॥

हे पावक शोधितः, दीदिवः दीप्तिमन्, अग्ने सः सं नः असम्यं तादध्यें चतुर्यी, देवान् इह अत्र असदीययजनस्थाने आवह आहर । नः असाकं यज्ञम् यजनम् हविश्व उप समीपं तेषां, प्रापयेत्यर्थः ॥

एकादशीमृचमाह-

स नः स्तर्वान आ भेर गायत्रेण नवीयसा । र्यो वीरवंतीमिर्पम् ॥११॥ सः नः स्तर्वानः आ भर गायत्रेणं नवीयसा र्यिम् वीरऽ वंतीम् इर्पम् ॥ सः तम् नवीयसा नवतरेण गायत्रेण सोत्रेण गायत्र्या इदं गायत्रम्
तेन स्तवानः स्त्यमानः नः असदर्थ आभर आहर सम्पादयेत्यर्थः । बाहरणीपं बाह । रियम् धनम् वीरवतीम् वीर्योपेतां इपम् प्रेरिपत्रीं शक्ति च । 'इषं असं' इति स्यूलः पक्षः । यक्ष्मे तु सर्वत्र प्रेरणवलं, एपणाशक्तिरिति वा बोध्यम् । केषलं प्रेरणा निर्मलाऽपि सात्, अत एव वीरवतीति विश्वेपणम् । वीरशब्देन वीर्य लक्षितं ग्राह्मम् । रियर्धनं अन्तर्याजिनः प्राधान्येन दिग्पं धनमेन भवति । (स्तवानः धुन् स्तुतौ कर्मणि शानच् छान्दसं रूपम्) 'नवीयसा गायत्रेण' पूर्वकेरप्यसम्पादितिमदं गायत्रं सक्तिति सायणः । अन्यरकतपूर्वेण इति स्कन्दस्वामी ॥

द्वादशीमृचमाह-

अप्ने शुक्रेणे शोचिपा विश्वाभिदेंवहूरितिभिः। इमं स्तोमं जुपख नः ॥१२॥ अप्ने शुक्रेणे शोचिपां विश्वाभिः देवहूरितिऽभिः इमम् स्तोमंम् जुपख नः॥

हे अग्ने शुक्रेण ग्रभेण शोचिपा रोचिपा विश्वाभिः सर्वाभिः देव-क्रुतिभिः देवाह्वानसाधनभ्वाभिः स्तुविभित्र ग्रक्तः, (बहुन्नीहिः, देवानां ह्तपः बासु वाः स्तुतयः) नः असाकं इमम् स्तोमम् जुपस्त्र सेवस्त्र ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे श्रयोविंशो वर्गः

व्याख्यातं काण्यस्य मेघावियेराद्यं आग्नेयं स्कम् । अय तस्यैव द्वितीयं गायतं द्वादश्चं आग्नी-संग्नकं स्कमारम्यते । तत्र प्रत्यृचं प्रतिपाद्यमाना द्वादश्च देवता इति स्नुक्रमणिका । अग्निरेक एव द्वादश्चिमागभूतदेवतात्मकत्वया स्त्यत इति हेतोराप्नेयेषु स्केषु मध्ये पट्यत इदमाप्रीस्कम् । अग्नीपोमीयं पश्चं विधाय तत्र एकादश प्रयाजान् विधन्ते 'आप्रीमिराप्रीणाति' इति ऐतरेयिणः समामनन्ति । प्रयाजदेवतानां याज्याः (स्तुतयः) प्रीतिहेतुनात् आप्रीशब्देनोच्यन्ते । एवं कर्मसु विनियं वः स्वष्टः स्यूलपक्षे, तथा मन्नाणामर्थोऽपि सुखेन योजनीयतां स्मते । सक्ष्मार्थ एव िचारणीयः । कथं अग्निराधातव्यो यजमाने कीटशं यजमानसरूपम् कीटशोऽग्नेव्यापारः १ इतीमानि अधिकस्य तस्वे दृढं गृहीते आप्रीमन्नार्थानां रहसं अनायासेन स्पष्टं भवेदित्यसंश्चयम् ।

मनः-प्राण-शरीरात्मकस त्रिकसोपयोक्ता उपमोक्ता अधिष्ठाता योऽन्तरे स्फुरभात्मा भवति स जीवो यजमानः पुरुष उच्यते । परिपाकवशात्तस दिव्यसम्पदे दिव्यजनमने देवतानुमहसम्पादनाय प्रष्टचौ जातायाम्, तस इद्गता काङ्का तीवा भवति । सा च मक्तिपरवशया धिया तपोवलेन वा उभयथाऽपि वा विशेषतो ज्वलिता भवति । एवं देवकामस जीवस ज्वलितायां काङ्गायां, खयमेवेश्वरो द्रष्टा दर्शयिता च सर्वस, 'कविः' कर्ता कारियता च कर्तव्यस्य 'ऋतुः' प्रादुर्भवति । अत एव 'अग्निनागिः समिध्यते' इति मम्रदृष्टिः । तथा तस्योप्तर्यजमाने जन्मनः परं ऋमेण स एव यजमानस्य सर्वे भार्र वहन् कार्य साधयति । स होता पुरोहितः सत्यः सत्यधर्मा गृहपतिः इत्यादीनां विश्वे-पणानां प्रयोजनमधुना सुगमं भवेत् । स जातो वर्धियतन्यः, ज्वलियतन्यः असदीयैः स्तोत्रैर्घानैः कर्ममिश्र । स एव नः कर्तन्येषु अध्येपणीयः । सर्वथा स प्रीणनीयः । प्रीते तसिन्, तसोद्योगे सति वद्विभृतिभृतानि दैवतान्यन्यानि आविर्भूय स्तीयाः सम्पदो यजमानं प्रापयन्ति । ता एव देवताः आप्रियः असिन् सक्ते प्रतिपादिताः । सर्वाथ ता अग्निसम्पद एवेति ग्राह्याः । प्रीय् प्रीणने इति घातोः आप्रीशन्दनिर्वचनं -प्राहुः, तर्हि आप्रियः स्तुत्य इति युक्तम् । पृ-पालनपूरणयोरिति घातीय निष्पाद्यः प्रान्दः, तर्हि देवताः आप्रियः आप्रियःयः यजमानस्रेति श्रेषः । यजमानं इमाः खात्मना पूरयन्ति अग्निविभृतय इत्यर्थः । 'स विद्वाँ आ च विष्रयः' (२-६-८) स अं विद्वान् विशेषाभिज्ञः सन् आ च सर्वतोऽस्मान् 'पूरय' कामैः इति सायणव्याख्याः लधणीया ॥

तदिसन् एके इध्मापरनामकसिभधाद्याः आत्रियः यजमाने लब्धजन्मनोऽनेः पर्धमानस्य दशाविशेपान् प्राप्नुवतः पूर्णिविष्कारायोपकरणभूताः काश्चन विभूतिविशेपाः भूर्तिविशेपाश्च प्रतिपादिता मवन्ति । अय च इदमवधातन्यम् । आत्रीष्ठकेषु सर्वत्र सर्वाश्च प्रधानदेवताः पन्ने सान्निष्यं कर्तु स्त्यन्ते । अग्निष्ठखेन ता आह्यन्ते । अतोङ प्रिष्ठखा देवा मवन्तीति अग्निदेवत्यमाप्रीष्ठक्तिनत्याहुः । यद्यपि परदेवतस्य मूर्तय एव सर्वाश्च देवताः, तथाऽपि ष्यापारभेदो ध्यक्तिभेदश्च गोष्यौ । ऋचां व्याख्याने तत्सर्वे पावदपेक्षितं प्रदर्शयिष्यामः ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ--

सुसंमिद्धो न आ वह देवाँ अप्ते हिविप्मते । होतः पावक यिस च ॥१॥

सुऽसीमिद्धः नुः आ <u>वह</u> देवान् <u>अग्ने</u> ह्विष्मेते होत्रिरिति पा<u>वक</u> यक्षि च ॥

हे अग्ने सुसिमिद्धः शोमनत-विशिष्टः सम्यग्दीप्तः लं नः मद्यम् (वचनव्यत्ययेन बहुवचनप्रक्तम्) हिविदमते हिविधिक्ताय यजमानाय देवान् आवह बानय ।
हे होतः बाह्वातः, पावक शोधक, यिन च यज च। सुसिमिद्धः- सम् इति सम्यगर्थे इन्धनिक्रयाविशेषणम्, तसात् सिमदः गतिसमासः, सुशब्दः शोमनवाची तसात्
कर्मधारयः। यिश्व-यजेति लोटि मण्यमपुरुपैकवचनम् । सुसिमद्दश्चन्देन इध्मनामकोऽपिः
-स्वित इत्यादः । प्रादुर्भृतस्य प्रथमं अल्पाकारस्य ज्यालावर्धनं स्तोत्रध्यानकर्मानुष्टानैः
-सिमत्सद्रेतितैः सम्पद्यते । अत्र 'अप्ने' इति तत्संवर्धनोपकरणभूतसिधः सम्बोधनं
-अवधेयम् । अन्यत् प्रागुक्तम् ॥

दितीयामृचमाह-

मधुमन्तं तनूनपा<u>य</u>ज्ञं देवेषुं नः कवे । अया क्रेणुहि बीतये ॥२॥
मधुंऽमन्तम् तुनूऽनुपात् यज्ञं देवेषुं नः कवे अय कृणुहि
वीतये ॥

हे अमे, तन्न्पात् एतत्संज्ञक, कवे द्रष्टः, सर्वार्थदर्शिन्, अद्य नः असार्कं असदीमं सधुमन्तम् रसवन्तश्चपमोगश्चमित्यर्थः यज्ञं इमं सवं देवेषु देवानां मध्ये तत्समीपित्यर्थः कृणुहि कुरु, नय । किमर्थम् वीत्रये आगतये तेपामिति शेपः । इमं यज्ञं निवेदय देवानाम्, येन ते च आगताः स्युः । अत्र अमिरेष तन्त-पात् प्रोक्तः । शरीरे प्रादुर्भ्तोऽमिरसाभिः प्राग्न्याख्यातलक्षणस्तन्त्यात् । कर्जोन-पात्, अपां नपात् इत्यादौ पया शक्तेर्जातोऽमिरून्यते, तथा यजमानस्य तन्तं जातः प्रतः ॥

व्तीयामृचमाह-

नराशंसिम्ह थ्रियम्सिन्युज्ञ उपं ह्रये । मधुनिह्नं हिन्छतंस ॥३॥

नगुशंसम् इह प्रियम् अस्मिन् युत्ते उपं हु<u>ये</u> मधुंऽजिह्नम् हुविःऽकृतम् ॥

नराशंसम् एतकामकर्मा इह अस्मिन् यन्ने असदीयेऽत्र प्रवर्तमाने यनने उपहृये ब्राह्मयामि । कीद्यम् १ प्रियम् प्रीणनशीलं, देवानां प्रीति क्षायति, यनमानस्थापि प्रीतिहेतुराग्नः । मधुनिह्नं मधुरवाचम्, निह्वया वाग्लह्यते । हिविष्कृतम् हविषः कर्तारम्, हविषि य आखाद्यो रसः तस ग्रहणे समर्था निह्या तसाग्नः, हविरत्नमपि अग्निनेव पकं भवति, तस्माद्विशेषणद्वयमिदं उपपद्यते स्पृले वाद्ये कर्मणि । अन्तर्थे तु देवाह्यानसमर्था मधुरभाषिणीव ज्वाला दिन्यमध्यानमूर्थे गला देवानिधगम्य आकर्षति, यजमानेनापिणीयं देवाह्यानसाधनं हविरिष कविकृतना अग्निनेव साधितं भवति, यजमानप्रयाससाध्यं हन्यं अग्निनेव मगवता सफलं क्रियते । एवमुप-पद्यते विशेषणद्वयम् । नराशंस इत्यग्निरेवोक्तोऽस्थामृत्व । नराणां देवानां शंस इति न्युरपत्तिः । देवानां शंसनेन देवकामं यजमानमुत्रेजयत्यिः ॥

चतुर्थीमृचमाह-

अग्ने सुखर्तमे रथे देवाँ ईिळ्त आ वेह । असि होता मर्नुर्हितः ॥१॥ अग्ने सुखऽर्तमे रथे देवान् ईिळ्तः आ वृह असिं होती मर्नुःऽहितः ॥

हे असे, ईळितः इट्-शन्दामिधेयोऽग्निः आप्रीपु प्रतिपादिवानामेकः ईळितशन्देनोक्त इत्याहुः । यद्यपि अस शन्दस्य सामान्यार्थः स्तुतोऽस्माभिरिति भवति,
वयाऽपि अस्माभिः काङ्क्षितः, कर्तन्ये देवकार्येऽसिन् यजने सत्कारपूर्वकं नियोजित इति
भवति । अत एव अध्येपित इति प्राग्वद् प्राह्मम् । तथाभूतस्वं सुखतमे अत्यन्तसुखहेतौ रथे शीघगतिके याने देवान् उपवेष्य, आवह आनम् । सुखतमेन
स्थेन आवहनसाधनेनेति, तृतीयार्थे सप्तमी । तथा देवानां आनयनं अग्नेः कार्यम् ।
अत आह । तं होता आहाता असि आहानं तव धर्मः । कि च मनुर्हितः
मनुना मन्नण असाभिः हितः दढं निहितः स्यापितः । 'मन झाने' मन्यत इति मनुः

च्छान्दसः सु इत्यादेशः तस्य रुखम् । मन्ना ज्ञात्रा यजमानेन हित इति विग्रहः । मन्नेण व्रवापदवाच्येन हार्दवाग्विमवेन स्थापितोऽग्निर्यजननिर्वाहायेत्यपि बोध्यम् । अव्यापि मनुशन्दः तन्त्रशास्त्रेषु मन्त्रपर्यायतया प्रसिद्धः । अत्र ईळितः साक्षादिग्नरेवेति रूपष्टम् ॥

पश्चमीमृचमाइ-

स्तृणीत बहिरोनुपग्घृतप्ष्षं मनीपिणः । यत्रामृतंस्य चक्षंणम् ॥५॥ स्तृणीत बहिः आनुपक् घृतऽष्ष्यम् मनीपिणः यत्रं अमृतंस्य चक्षंणम् ॥

हे मनीपिणः युद्धिमन्तः सपायः, वर्हिः दर्भे (अन्तरे देवानामासनं वर्हिषा सङ्केतितं वोष्यम्) । स्तृणीत आसीणं क्रस्त, वेदेरुपरिमागं आच्छादयत, अन्त-वेद्यामासनं सुपं सिद्धं क्रस्त । अन्यत्रापि वेद्यां पिहिः सुखासनं भवत देवानामिति द्योतियतं ऊर्णाकम्बलवन्मृद्धित्युक्तं 'ऊर्णाम्रदाः' (५-५-५) । कीद्यं वर्हिः ? आनुपक् आ समन्तादनुक्रमेण अनुपन्नति, परस्ररसम्बद्धं सुमङ्गतिमत्यर्थः । घृतपृष्टम् ध्त-धन्दवाच्यदीप्तियुक्तं पृष्ठं उपरिमागोऽस्य वर्हिवीच्यस्यासनस्य । यत्र वर्हिषे अमृतस्य मरणरहितस्य नित्यस्य देवस्य, देवानां आगतौ तदासनरूपतयाऽप्यवस्थितसामेः, चक्षणम् दर्शनं भवति । अमृतपक्षःस्यान भवति अन्तर्वेद्यां आसनित्युक्तम् ॥

षष्टीमृचमाह-

वि श्रीयन्तामृतावृधो द्वारी देवीरस्थतः । अद्या नूनं च यर्षवे ॥६॥ वि श्रयन्ताम् ऋतुऽवृधेः द्वारेः देवीः अस्थतेः अद्य नूनम् च यर्षवे ॥

यह ऊर्ध्व गच्छतीति प्रसिद्धिवेदे । अन्यत्रापि आप्रीस्केषु यहमूर्ध्व इरुतेति प्रार्थना श्रूयते । तेन यजमानसैवोर्ध्वगतिः । ऊर्ध्वगमनाय द्वाराणि विवृतानि भवेषुः । अपन्वनः पुरुषस्य तानि पिहितानि भवन्ति । ततो यजमानस्तेषां ऊर्ध्वगतिद्वाराणां

उद्घाटनाय दैवीः शक्तीः प्रार्थयते । देवीः द्योतमानाः द्वारः यज्ञगतिद्वाराणीत्यर्थः विश्रयन्ताम् विश्वता मवन्तु । कीद्द्रयो द्वारः । ऋत्वद्धः ऋतस्य सत्यस्य वर्ध- विश्वयः, असश्चतः सञ्चतिः सङ्गकर्मा असक्ताः कवाटवन्धने, सुखोद्वाटना इत्यर्थः । रिमर्थम् । अद्य इदानीं नूनम् च अवद्यं यष्ट्रवे यष्टुम् यज्ञायेत्यर्थः ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्विशो वर्गः

सप्तमीमृचमाइ-

नक्तोपासी सुपेशेसासिन् यज्ञ उपं ह्वये । इदं नो वृहिरासदे ॥७॥ नक्तोपासी सुऽपेशेसा असिन् यज्ञे उपं हृये इदम् नः वृहिः आऽसदे ॥

नक्तशब्द उपश्यन्दश्च रात्रिं प्रभातं च अभिद्धाते । रात्रिशन्देन असाकं साधारणी मानुषी प्रज्ञा, उपोलक्षितेन अहा दैवी प्रज्ञा च सङ्केतिते । दिने प्रकाशमानं सर्वे रात्रिगर्मे वर्तते । दैवप्रज्ञायां प्रकाशमानं सर्वे मानुपप्रज्ञागर्मे वर्तते । पर्यायेण वर्तमाने उमे अपि प्रद्ये यहेऽसिन् आह्यामीति मन्नार्थः ॥

नक्तोपसा नक्तं च उपाध नक्तोपसा, आकारण्छान्दसः (दितीपादिवचनम्) अस्मिन् यहो उपहृये आह्यामि। कीद्रश्यौ ? सुपेशसा शोमनह्रपयुक्ते विविच्य प्राधे धमप्रदे च। किमर्थम् ? नः असाकं असाभिः आसीर्ण साधितं इदं वहिः आसदे आसत्तुं प्राप्तुमित्यर्थः । आर्-प्रवेकात् सीदतेः मावे किप्, प्रादिसमासः, आसत् वसे आसदे । 'विषां चाविषां च यस्त्रदेशमपं सद' इस्याञ्चपनिषदाक्यानां देदशी मप्रदृष्ट्विमिति चीमद्विहस्सम् ।।

अप्रमीमृषमाह--

ता सुंजिहा उपे हये होतांग देव्यां क्वी । युज्ञं नों यक्षतामिमम् ॥८॥ ता सुर्जिहो उपे हुये होतांग देव्यां क्वी इति युज्ञं नः यक्षताम् इमम् ॥

ता तौ (आकारण्छान्दसः) सुजिह्वी शोभनवाची, जिह्नया आहात्री वाग् लक्ष्यते । देवया देव्यौ देवसम्बन्धिनौ होतारा होतारी आहातारौ, अत एव अप्रि-मृर्तिविशेषौ कवी अतीन्द्रियदर्शिनौ उपह्वये आह्यामि । नः असाकं इमं यज्ञं तौ यक्षतां यजताम् [लोटि प्रथमपुरुपदिवचनं छान्दसम्]

नवमीमृचमाह-

इळा सरेखती मुही तिस्रो देवीभैयोभुवेः । वहिः सीदन्खिसिधेः ॥९॥ इळा सरेखती मही तिसः देवीः मयःऽभुवेः वृहिः सीद्रन्तु असिधः ॥

'तिस्रो देवीः' इति अन्यत्रापि आप्रीक्षकेषु श्रूयमाणलात् तिसृणामासां साह-चर्यश्रवणाच वासामेका मारतीति प्रसिद्धेश अत्र 'मही' मारतीति न सन्देहः । इळा एतदाख्या सरस्वती एतनामी मही महती भारती इति तिस्तः देवीः दिव्याः शक्तिमूर्वयः। वर्हिः सिद्धमासनिति बोध्यम् । सीद्न्तु प्रामुबन्तु । कीद्द्यः १ मयोभुवः मयः सुरानाम, तस सुखस अन्तर्भावितण्यर्थात् 'सुवः' भावियत्र्यः । पुनः कीदृश्यः ? अस्त्रिधः अहिंसिताः अवाधिताः, अथवा शोपणरहिताः, सिधेः श्रोपणार्थो हिंसार्थश्र भवतः । इळा झानदृष्टिर्देवी शक्तिः, इति सारतोऽवगन्तव्यम् ॥

इळा सरस्वती भारती इति तिस्रो देग्यः सर्वत्र दाशतय्यां दशस्विप आमीस्केषु प्रथिताः संबदयन्ते । श्रत्येकं चेमाः क्रचित् प्रस्तूयन्ते । तत्रासां स्वरूपाणि विविच्य वक्तव्यानि भवन्ति । पुराणानि भारती-सरस्वत्योः अभेदमादुः । इळः पुमान् चन्द्रवंशमूळमूतः मनोः पुष्तः स्त्रीखं प्राप्य इळाऽभवदिति च पुराणकया । वेदे तु इमाखिलः सहचर्यः यसमानस्य ऋषेः दृष्टिश्रुतिमहत्त्वान्यनुगृह्णन्तः स्वनिवासा इति बोध्यम् । तत्र 'मद्दी'पद-वाच्या भारती शृहज्योतिस्सम्बन्धिनी देवी वाक्तिः सौरभाग्नः प्रस्थिता कवेर्द्रश्चः प्रथमं शृहत्वमाहरति, शृह-ब्वानुरूमां प्रशामयीं दृष्टिमनुगृह्माति 'इळा' । सरस्वती तु श्रुतिवादिमी कवि दिव्यादेशश्रवणशास्त्रिनं सत्यश्रुतं विभन्ते । 'स्नृता विरप्ती गोमती मही' इत्यत्र व्याख्यायां भारती अनुसन्धेया । 'चोद्यित्री स्नृतानाम्' इसारी सरस्वतीमधिकृत्व प्रोक्तं अवधावन्यम् । यद्यपि विसूणां देवीनामपि 'स्पृता, चोद्यित्री' इत्यादि विशेषणानि प्रयुक्तानि भवन्ति, तथाऽपि प्रत्येकं सासां वैशिष्टयं प्राद्यमिति क्रमशः दृष्टि-श्रुति-बृहत्त्वानां अनु-महीभ्यः दिभ्याः ऋतज्योतिरुव्रवाः हळा-सरस्वधी-भारतः विश्वप्रचीदनाधुरन्धरस्य ऋतज्योतिषः सूर्यस्यैव अक्तयो भवन्ति । यो नः धियः प्रचोदयात् वसीव प्रेरकस्य सम्बन्धिनी भारती इति बृहत्याखस्या 'विश्वतृति." इति विशेषणं प्रतिपादयित । पूर्वास्त्रिसोऽपि परमस्य सुखस्य जनयित्यः 'मयोसुवः' । अस्पष्टा अरूपा वा

द्शमीमृचमाह-

इह त्वष्टरमिय्रियं विश्वक्रपमुपं ह्रये । असार्कमस्तु केवेलः ॥१०॥ इह त्वष्टरिम् अग्रियम् विश्वक्रिपम् उपं हृये असार्कम् अस्तु केवेलः ॥

इह अत्र पजने त्वष्टारम् एतकामकं सर्वेषां रूपाणां तक्षाणं देवम् उपह्नये आह्यामि । कीद्यम् १ अग्नियम् थेष्टम् सर्वदेवात्मकस्य ईश्वरसेव लष्टृभृतलात् यजमाने नवनविद्वयरूपाणां आविष्कारायेति वोष्यम् । विश्वरूपम् विश्वानि सर्वाणि रूपाणि यस तम्, न केवलं स विश्वेषां रूपाणां साधु निष्पादकः स एव मवति विश्वरूपसामग्री । सः अस्माक्षम् केवलः अनन्याराधनविषयभ्तः अस्तु मवतु । अत्र सष्टा 'अस्माकमस्तु केवलः' इति मधुन्छन्दसा स्तुत इन्द्रः 'सुरूपकृत्तुः' इव लक्ष्यते । यद्यपि अग्नरेव मृतिंविशेष एप इति न्याख्यातारः प्राहुः, देवदेवस्थिकलेडिप देवानां प्रयात्मकलाम्युपगमात् द्यस्थानोडपं ऐन्द्रो देवः, इन्द्रकार्यनिर्वादी, तदात्मकन्त्रपाडवस्थितः सर्वेश्वर इति वक्तन्यम्, विशेषतः केवलशन्दश्रवणात् ॥

एकादशीमृचमाह-

अर्व स्रजा वनस्पते देवे देवेभ्यो हिवः । प्र दातुरंस्तु चेतेनम् ॥११॥

अर्व सृज् वनस्पते देवे देवेभ्येः हृविः प्र दातुः अस्तु चेतेनम् ॥

चेतेनम् ॥

काबन दिन्याः शक्तय इति न प्राह्मम्, परस्परसाहचर्यसम्पद्यान्यपि विविक्तानि शोभनान्यासां रूपाणीति क्रवयः पर्यन्ति 'सुपेशसः' । अत्यो मानुपे स्वीयाति उक्तलक्षणानि वेभवानि अविच्छिन्नं अच्छिनं च रक्षन्तीमा देन्य इति मश्रवर्णाः स्तुवन्ति 'मच्छिनं पान्तु शर्णं निषय' (२-३-८) । धाजसनेयिनोऽपि 'भच्छिनं सन्तुं प्रयसा सरस्वती इळा देवी भारती विश्वतृतिः' इत्याममन्ति ॥

पाठकानां निरीक्षणायार्थानुसन्धानाय ऋक्संदितायां यत्र बासां भवणं भवति, तानि स्यलानि मण्डलानु-क्रमण इह दक्षितानि भवन्ति । १-१३-८, १-१४२-९, १-१८८-८, १-१-८, १-४-८, ५-५-८, ७-१-८, १-५-८, १०-७०-८, १०-११०-८, ॥

हे वनस्पते सोम, देव! तं देवोऽसि, तसात् देवेभ्यः इन्द्रादिभ्यः ह्विः असदीयं रसवदिविम् अवस्तुज्ञ समर्पय । प्रदातुः तथा देवेभ्यः सीयं सर्वानुभृतिसारात्मकं देवतसीकरणक्षमं संस्कृतं हव्यं ददते यजमानाय, चेतनं अस्तु संज्ञानं मनत् । चिती संज्ञान इति धालर्थानुगमो योष्यः । साक्षात्सम्पर्करूपं झानं संज्ञानं, देवत-तदावासधामविषयकं ज्ञानं अस्माभिः सम्यक् स्पृष्टं लब्धं च मवतिति भागः ॥

सोमस ओपधी ग्रतं रसमयतं, मत एव आनन्दमयतं च प्रसिद्धम् ॥ द्वादशीमृचमाह-

स्वाही युज्ञं क्रेणोत्ननेन्द्रीय यज्वेनो गृहे । तत्रे देवाँ उपे ह्रये ॥१२॥ स्वाही युज्ञम् कृणोत्नन् इन्द्रीय यज्वेनः गृहे तत्रे देवान् उपे ह्रये ॥

समानप्रशृतिकान् साधीनाह है यजमानाः, इन्द्राय इन्द्रार्थम् यज्ञं स्वाहा
सुद्धतं कृणोत्तन कुरुत । हिनःप्रदानवाची स्वाहाशन्दः देवतासन्तृप्तिकारिणः सुद्धतस्य
प्रतिपादको भवति । कुत्र ? यज्ञ्ञनो गृहे यजमानस्य निकेतने मनःप्राणशरीरात्मकः
इति प्राह्मम् । तन्त्र पूर्वोक्ते गृहे देवान् यष्टन्यान् उपह्लये आह्वयामि ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पश्चविंशी वर्गः

अय चतुर्थेऽनुवाके काण्यस मेघातिथेः द्वतीयं द्वादशर्वं सक्तं गायत्रम् । अद्यादिवदुदेवताकिमदं न्याख्याने स्पष्टं भवति ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

ऐभिरमें दुवो गिरो विश्वें भिः सोमीपीतये। देवेभिर्याहि यक्षि च ॥१॥ आ एभिः अमे दुवेः गिरेः विश्वेभिः सोमीपीतये देवेभिः याहिः यक्षि च ॥

हे असे, एभिः विश्वेभिः देवेभिः सह, पूर्वनिर्दिष्टानां सर्वेषां देवानां परामर्श्वः

'एभिः' इत्यनेन बोध्यः । आयाहि आगच्छ, यक्षि यजच (यजवेलेंटि, छान्दसः) किमर्थम् सोमपीतये सोमगनाय । दुवः असदीयपरिश्रमरूपं कर्म प्रति गिरः स्तुतीय प्रति आयाहीति सम्बन्धियतन्यः । असदीयस्तुतिषु परिश्रमेषु च यः सारांशो पर्वते तं रसमरितं सोमपदवान्यं सम्मदं स्वीकर्तं देवैः महागत्य समेव यजमानो भूता यजेत्युक्तम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

आ त्वा कण्यो अहूपत गृणन्ति विष्र ते धिर्यः । देवेभिरम् आ गिहि ॥२॥ आ त्वा कण्योः <u>अहूपत</u> गृणन्ति विष्र ते धिर्यः देवेभिः अग्ने आ गृहि ॥

आ अहूपतेति किपया सम्बन्धियव्यः । हे अग्ने त्वा तां कणवाः भेषाविनः (वपं कण्ववंश्रजा वा) आहूपत आह्वयन्ति (हेळ् घातोर्छङ्-छान्दसः, लड्षें) । हे विप्र विपश्चित्, किश्च, ते तव धियः धारणात्मिकाः प्रज्ञाष्ट्रचीः गृणन्ति स्तुवन्ति । देवेभिः देवैः सह आगहि आगच्छ । न साधारणाः किंतु विशिष्टाः प्राज्ञाः आह्वानसमर्थास्तामाह्यन्ति, तदागच्छ देवैः सह ॥

स्तीयामृचमाह-

इन्द्रवायू वृह्रपति मित्राप्तिं पूपणं भगम् । आदित्यान् मार्रतं गुणम् ॥३॥ इन्द्रवायू इति वृह्रस्पतिम् मित्रा अग्निम् पूपणेम् भगम्, आदित्यान् मार्रतम् गुणम् ॥

अत्र द्वितीयानिर्देशात् तान् सर्वान् देवान् आह्यामि सोमपीतये यैः सह अग्नेः आगमनं प्राधितवानहिमिति वोष्यम् । अथ देवानां नाम्ना निर्देशः । इन्द्रवासू दन्द्रं च वायुं च बृहस्पितम् (पारस्करप्रभृतीनि च संज्ञायामिति सत्रस्य वार्तिकानुसारेण पृहतः वलोषः सुडागमध्ये) । मित्रा मित्रावरुणौ, द्विवचनथवणं साहचर्याद्भरणग्रहनः णार्यम् । अग्निम् पूपणम् भगम् आदित्यान् अदितिसम्भवान् मारुतं

गणम् मरुद्रणम् इमान् आह्यामीति शेषः ॥ चतुर्थीमृचमाह-

प्र वो भ्रियन्तु इन्देवो मत्स्रा मदियुष्णर्वः । द्रप्ता मध्वश्चमूपर्दः ॥शा प्र वः भ्रियन्ते इन्देवः मृत्स्रराः मृाद्रयिष्णर्वः द्रप्ताः मध्वैः चुमुश्सर्दः ॥

वः पुष्माकमर्थाय वादर्थे चतुर्थी, प्रकृतानामिन्द्रादीनामर्थाय प्रिस्रयन्ते प्रकर्षेण भृताः भवन्ति इत्यर्थः । के इन्द्वः क्रदनशीलाः सोमाः । कीदशाः मित्सराः वृप्तिकराः (मन्दतेः वृप्तिकर्मणः सरप्रत्ययः, क्रसर-पूसरवत्) माद्यि-दण्यः हर्षयितारः । प्रनः के ते दृष्ट्साः रसिनन्दवः । मध्यः मधुलादाः मधुरा इत्यर्थः (मध्व इति लिक्कव्यत्ययः जिस गुणामावश्च) च्यमूपदः शरीरात्मक्र-पात्रे सीदन्ति गच्छन्ति । चमृ-चमसादिश्चदोपलक्षित-यजमानश्चरीरात्मकपात्रगताः सोमा इति मावः । देवेम्यः समर्पणाय मनः-प्राण-श्चरीरात्मके पात्रे कणशः कणशः (प्रप्ताः) सम्पाद्य भूपांसो भृता सम्भृताः (प्रश्चियन्त) सुलार्द्रा 'इन्दवः' वृप्तिकारिणः हर्षहेतवः सुताः सिद्धा भवन्तीत्यर्थः । दृष्यातोर्निष्यः द्रप्तशच्दः, ईरणचलनादौ वर्तमानः घ्वपपर्यो भवति कवित्, यथा 'ऊर्ध्व भानुं सविता देवो अश्चेद्द्रप्तम्' (१०-११-२) । प्रायशः अत्यन्तमल्यांश्चयोतक-विन्दु-स्फुलिङ्गः ज्वालेकदेशाद्यर्थे प्रयुक्तो लक्ष्यते । अत्र द्रप्तशन्दः द्रवणश्चीलो हृतोत्यत्वो वा विन्दुरित्यर्थे गृहीतः । अत एव कणशः सम्भृताः सोमा इत्युक्तम् । चमृ-चमसादिवाच्यं पात्रं अन्तर्यजने शरीरिमिति पुरस्ताद् आर्थवक्तन्याख्यानावसरे प्रपश्चिष्यामः ॥

पत्रमीमृचमाह--

ईळेते त्वामेवस्यवः कण्यांसो वृक्तविहिंपः । हिविष्मेन्तो अरंकृतेः ॥५॥ ईळेते त्वाम् अवस्यवैः कण्यांसः वृक्तऽविहिंपः हिविष्मेन्तः अरम्ऽ कृतेः ॥

हे अमे त्वाम् ईळते अध्येपन्ते। के? अवस्यवः वर्धनकामाः कणवासः

विश्वेभिः <u>सो</u>म्यम् मधुं असे इन्द्रेण वायुनां । पिवे मित्रस्य धार्मऽभिः ॥

हे असे विश्वेभिः सर्वेदेंवैः इन्द्रेण वायुना, मित्रस्य एतदारूपस्य देवस्य धामिभः तेजोविशेषैः सह सोम्यं सोममयं मधु मधुरं आस्वादनीयं रसं पिच । सोमस विकारः सोम्यमिति मयद् ॥

एकादशीमृचमाह-

त्वं होता मर्नुर्हितोऽग्ने युज्ञेषुं सीदिस । सेमं नो अध्वरं येज ॥११॥ त्वम् होतां मर्नुःऽहितः अग्ने युज्ञेषुं सीदिस सः इमम् नः अध्वरम् युज् ॥

हे अग्ने त्वम् होता आहाता देवानाम्, मनुर्हितः मनुना मन्नेण मन्ना वा हितः स्थापितः यज्ञेषु सीदिसि स्थितो मवसि । सः वाद्यः सं नः इमम् अध्वरम् असदीयमिमं यहं प्राप्य यज्ञ यजनं निर्वह । सेमम्— संहितायां सोलोंपे गुणः । मनुर्हितः प्राग्न्यारूपातम् ॥

द्वादशीमृचमाइ-

युक्ष्वा धर्रुषी रथें हरितों देव रोहितेः । ताभिदेंवाँ इहा वेह ॥१२॥ युक्ष्व हि अर्रुपीः रथें हरितेः देव रोहितेः ताभिः देवान् इह आ वह ॥

देव, दे अमे रथे युक्ष्व योजय । काः शतियाः रोहितः रोहि-क्ष्म्दामिषेयाः षडशः, कीटशीः शिक्तपीः आरोषमानाः हरितः इरंणसमर्थात्र । तासिः अधामिः देवान् इह अस्मिन् यजने आवह आहर । अत्र पूर्वे व्याख्या-वारः स्प्लद्ष्या बाद्यार्थानुसारेणैवं प्राष्टः- 'रोहिवः' अमेरसाः रोहिदाख्याः प्रसिद्धाः । 'कसीः'- गविमवीः, अ-गवी इवि घातोः शन्दनिष्यतिः । 'इरिवः' इतं असारूढान् नेतुं समर्था इति च । अत्रेदमबधेयम् । अश्वानां गतिमन्त्रे आरूढजनहरणसामध्यें वा न कस्यापि स्वात् सन्देहः । किं तु साभित्रायिवशेषणप्रयोगः मतिमरपथं नावतरेत्, यदि गतिमन्त्रादिकमेव विवक्षितमित्यम्युपगच्छेम । किं तर्हि विस्तरिमया किञ्चिदेव उपिक्षप्यते । अरुपपदेन आरोचमानं सांष्यरागं अरुणम्, हरिच्छन्देन हरिद्वर्ण कम-नीयं ऐन्द्रम्, रोहिच्छन्देन लोहितप्रममाग्नेयं च वाहं वाहसमृहं वा द्योतितवान् मन्त्रदृष्टा । सर्वान् देवानानेतुं तत्त्वदेवतायोग्यवाहशक्तिविशेषैर्युक्तानावह, मोः, इति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे सप्तविक्षी वर्गः

चतुर्थेऽनुवाके काण्वस्य मेघावियेश्वतुर्थं द्वाद्यर्चं स्कं गायत्रम् । ऋतुसहिता इन्द्राद्या देवताः शिवपादिता इति सक्तिमदं ऋतुदेवताकं ऋतन्यं इत्याहुः । यथा लोके अहोरात्रमासर्कादिभिः भिक्षमिन्निक्तियाफललक्षितैः कालविभागैः महीरुहादिमानवान्तानां तच्योग्यपरिपाकविशेषाः सम्पाद्यमानाः संछक्ष्यन्ते, तथा अन्तर्यजनेऽपि देव-वानामिन्द्राद्यानां वच्युक्तकालविष्यनुसारेण सम्पाद्यमाना विलासविशेषाः यजमाने पूर्णाहुतिपरे सम्पूर्णऋतधामकामे, अत एव तदङ्गभूतवहुदैवतयोगनिष्ठे तच्युक्तान् परिपाकान् विद्यते । ऋतुश्चेदनायमर्थो लक्षितः, यदेवताभिः अस्पदन्तर्निरुद्यमानानां कर्मणां कालविधः दैवतरहस्यमाक् यजमानपरिपाकदशानुसारिति, तस्मात् मन्त्रपु म्या-रूपास्मानेषु 'ऋतुना' सह इत्यत्र दिव्यसमयानुसारेण इति ग्राह्यम् । विवरणमन्तरेण ऋतुशन्दः प्रयुज्यते मा भूनमञ्चशोमाहानिरिति ।।

तत्र प्रथमामृषमाह-

इन्द्र सोमं पिवे ऋतुना त्वो विशान्तिवन्देवः । मुख्सरासस्तदोकसः ॥१॥

इन्द्रं सोर्मम् पिवे ऋतुनो आ खा विशानतु इन्देवः मुस्<u>त</u>रासेः तुत्ऽओंकसः ॥

हे इन्द्र ऋतुना उक्तत्रक्षणेन सह सोमम् पिय । इन्द्यः सोमाः त्या सां आविशन्तु सर्वतः प्रविशन्तु । कीदशास्ते १ मत्सरासः वृप्तिकराः तदोकसः विभिवासाः (तच्छन्दवाच्य इन्द्रस्य कृषिः औको पेपां ते) । एवं 'यः वृष्धिः सोमपातमः' (१-८-७) इति सङ्गच्छते ॥ युवं दक्षं धृतवत् मित्रीवरुण दूळर्मम् । ऋतुनी यज्ञमीशाथे ॥६॥
युवम् दक्षम् धृतव्रता मित्रीवरुणा दुःऽदर्भम् ऋतुनी यज्ञम्
आशाथे इति ॥

दे भृतवता भृतवतौ ऋतानुरोधन विहितानां कर्मणां धारियवारौ मित्रा-वरुणा मित्रो वरुणध (संहितायां उमयत्र च इस्वर्ण्डान्दसः) युवम् युवां उमौ दक्षम् विवेचनपरं (व्याख्यातम्) दुर्दभम् दुर्दहं दुःखेन दग्धुं शक्यम्, अन्यैः विनाशियतुं अशक्यमित्यर्थः, यज्ञम् ऋतुना योग्यकालानुसारेण आशायौ व्यामुतः मोक्तमिति शेषः । दूळमम्— दुःपूर्वकाइहतेः खल्, दुरित्यत्र द्रिति दीर्घ-रुद्धान्दसः, तथा रेफस लोषः, दकारस डकारो हस मथ ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे अष्टाविशी वर्गः

अथासिन् स्रेक सप्तमीमृचमाह-

द्वि<u>णो</u>दा द्रविण<u>सो</u> यार्वहस्तासो अध्<u>न</u>रे । युज्ञेषु देवमीळते ॥७॥ द्व<u>विणः</u>ऽदाः द्रविणसः यार्वऽहस्तासः <u>अध्</u>नरे युज्ञेषु देवम् <u>ईळ्</u>ते ॥

यो द्रविणोदाः द्रविणप्रदः तं देवम् अप्नि ईळते अध्येष्यतेन स्तुवन्ति 
प्रतिज इति शेषः । क्षत्र शिक्ष्यते यज्ञसामान्ये यज्ञेषु यज्ञविशेषेषु । प्रकृतिभूतोऽष्वरः अप्तिष्टोमः, रुद्रिकृतयः उन्थादय इति बाद्यपक्षानुसारिणः । अन्तर्यजने तु
सामान्येन परदेवताय खात्मीयतात्यागपूर्वकं यजमानकृतखात्मार्पणम्, विशेषेण
स्तीयसर्वक्षभूताङ्गप्रत्यद्गसमर्पणं परदेवतायेन तदङ्गभूतनानादेवतायजनदारेण चेति
प्रकृति-विकृतिसारांशो बोष्यः । ते च श्रास्तिजः द्रविणासः द्रविणार्थिनः ग्रावहस्तासः सोमामिषवसाधनभूताः प्रावाणः पापाणाः इत्तेषु येषां ते । यजमानार्थे
श्रास्तिजो देषा एव द्रविणार्थिनः सोमामिषवाय सन्तद्धाः सन्तः अप्ति द्रविणदायिनं
सत्कारपूर्वकं ईरयन्तीत्यर्थः । द्रविणम् धनं वा बलं वा मवतः । तिहन्यं वस्तु द्रव्यं
मवति । यजमानकृते स्वयमप्रिरेव तद्दविणं गवेषयित साधयित चेति मञ्चवर्णेभ्योऽ
वगम्यते । तसादिप्रद्रविणस्पुरिष भवति । न केवलं द्रविणोदाः । अत्र अन्ये देवाः

ऋतिग्भृता यजमानकृते द्रविणार्थिनो भवन्तीति बोध्यम् । हुदक्षिम्यामिनन् , द्रविणं ददाति द्रविणोदाः, पूर्वपदस्य सकारण्ठान्दसः । उत्तरपदात् 'सु' आदेशोऽपि छान्दसः । द्रविणसः— द्रविणमात्मन इच्छन्तीति द्रविणस्यवः, द्रविणस्यतेः छान्दसंस्तात् किष् । द्रविणेच्छव इत्यवयवार्थः ॥

## अप्रमीमृचमाह—

द्वि<u>न</u>ोदा देदातु नो वसूनि यानि श्रण्विरे । देवेषु ता वेनामहे ॥८॥ द्विनुणःदाः ददातु नः वसूनि यानि शृण्विरे देवेषु ता वनामहे ॥

द्रविणोदाः एतद्यामको देवोऽियः नः असम्यं ददातु प्रयच्छतु । कानिः वसूनि द्रविणानि यानि श्रृणिवरे श्र्यन्ते (छन्दिस लटः लिट्, अन्यच्छान्दसम्) यानि दिन्पानि वसनि विश्वतानि भवन्ति, देवरहस्यवेदिनां ऋषीणां विदित्तानि ता तानि देवेषु निमित्तभूतेषु वनामहे सम्भनामहे, देवार्थं देवेषु मध्ये श्रुडमः । न स्वार्थपरा वयं सोमयानिनः, अपि त देवार्थपराः, अतः देवेष्वेव नो वस्तपमोगः ॥

### नवमीमृचमाइ---

द्विणोदाः विवीपति जुहोत् प्र चं तिष्ठत । नेष्ट्रादृत्तिभिरिष्यत ॥९॥ द्विणःऽदाः पिपीपति जुहोतं प्र च तिष्ठत नेष्ट्रात् ऋतुऽभिः इष्यत् ॥

द्रविणोदाः देवः श्रद्धिः सह परिपाकविधि-विभवसम्पन्न-समयानुसारेणे-त्यर्थः, पिपीपति पिपासित (छान्दसम्) सोमिनित शेपः । कस्मात्? नेष्ट्रात् नेष्ट्रसम्पन्धिनः पात्रात् (प्रागुक्तं द्रष्टव्यम्)। तस्मात् जुहोत हवनं क्रुरुत, प्रतिष्ठत च तदीयं स्थानं प्रति प्रस्थानं क्रुरुत । इष्यत तम्रदिश्य एपणं क्रुरुत श्यन्विकरणिनः इष्धातोः न केवला गतिरर्थः, प्ररणगलसम्पन्ना गतिरिति बोध्यम् । जुहोत-लोद्र, मण्यमबहुवचनं छान्दसम् ॥

#### दशमीमृचमाह--

यत्वी तुरीर्यमृतुभिद्रविणोदो यजामहे । अर्ध सा नो दुदिर्भव ॥१०॥

यत् त्वा तुरीर्यम् ऋतुभिः द्रविणःऽदः यजामहे अर्ध सम नः ददिः भव ॥

हे द्रविणोदः भगवन्, यत् यसात् ऋतुभिः बदीयदिव्यवेलानुसारेण तियम् चतुर्णां पूरणं त्वा त्वाम् यजामहे अध तसात् कारणात् नः असम्यं द्रदिः दाता द्रविणसेति शेपः, भव । स्म पादपूरणः । ददिः किप्रत्ययः, लिह्नद्मावाद् द्विवचनादि, आतो लोपश्च । अत्रेदमग्धातव्यम् । पूर्वं द्रविणोदाः स्थानत्रया-पेश्चया त्रिः स्तुतः । अधुना चतुर्थवारं व्याहृतित्रयप्रतिपादित-त्रिलोकस्थानान्यतीत्य वर्तमानं तुरीयं सर्वोत्कृष्टं दिव्यं द्रविणं सम्पाद्यितं तत्रस्थो द्रविणोदाः तुरीयस्थानः प्राध्यते । चतुर्थवारं यजामह इति यजनिक्रयाविशेषणत्या तुरीयपादग्रहणेऽपि समानमेव भवति तात्पर्यम् ॥

एकादशीमृचमाह-

अश्विना पिवेतं मधु दीर्घप्ती शुचित्रता । ऋतुनां यज्ञवाहसा ॥११॥ अश्विना पिवेतम् मधुं दीर्घप्ती इति दीदिंऽअग्नी शु<u>चित्रता ऋतुनां यज्ञऽवाहसा ॥</u>

हे अश्विना अधिनो, ऋतुना दिन्यसमयानुसारेण मधु मधुरं सोमं पिवतम् । कीदशो दिद्याद्वी दीदिः दीप्तः अग्नः ययोस्तौ (दिवु धानोरम्यासः छन्दिस रूपम्) 'अधिनौ नै देवानां भिपजाविधनावध्वर्यू धर्म सम्मरतः' इति ऐतरेय- ब्राह्मणं अधिनोः अग्निमन्यनप्तपादयति । ऋवसंहितायामन्यत्र (१०-२४-४) ऋषिणा विमदेन 'ईळितौ' अभिनौ परस्परसङ्गतौ अग्नि निर्मायतवन्तौ-इत्यर्थको मञ्चर्णश्च मवित । मन्तर्यानुसारेण तात्पर्यगेजने रसवान् भवति 'दीद्यगी' इति मञ्चर्य- शब्दार्थः । अधिनोर्न्पारः प्रथमानुवाके प्रतिपादितः । 'दीद्यगी' इति सक्देव प्रयुक्तं ऋवसंहितायाम् । अन्यत्र बालिखरपद्यक्तेषु सकृत् । उभयत्र च अभिनोविद्ये- नणम् । श्रुचित्रता ग्रदकर्माणौ यज्ञवाहसा यद्यस प्रापयितारौ ॥ गाहिपत्येन सन्त्य ऋतुनां यज्ञनीरेसि । देवान् देवयते येज ॥१२॥ गाहिऽपत्येन सन्त्य ऋतुनां युज्ञऽनीः असि देवान् देवुऽयते युज् ॥

गाहिपत्येन गृहपितिसेन हेतुना सन्त्य सनने दाने भव (पणु दाने भवेत् छन्दसीति यत्, अन्यम छान्दसम्) हे अमे ऋतुना ऋतनुसारेण यज्ञनीः यज्ञस्य प्रापिता असि भवित । देवयते देवकामाय यजमानाय देवान् यज । अग्निः यजमानाय खयं गाहिपत्यं वहन् दानाधिकारी भगित, तस्मात् यजमानसार्थाय स एव देवान् यप्टुं प्रभवित । सन्त्य इत्यत्र सनने भवः साधुवी स्थात् । भवश्चेत् यजमानेन कृते सार्थत्यागरूपे दाने हित प्राह्मम् । साधुश्चेत् दाता सोऽमिरिति स्पष्टम् ॥

इति प्रथमस प्रथम एकोनिर्विशो वर्गः

चतुर्थेऽनुवाके था ता वहन्तिति पश्चमं नवर्च सक्तम् । ऋषिच्छन्दसी पूर्ववत् । इन्द्रो देवता ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

आ स्वा वहन्तु हरेयो वृषेणं सोमेपीतये । इन्द्रे खा सूरेचक्षसः ॥१॥ आ खा वृहन्तु हरेयः वृषेणम् सोमेऽपीतये इन्द्रे खा सूरेऽचक्षसः ॥

हे इन्द्र चृपणम् वर्षितारं त्वा तां हरयः अश्वाः तदीयाः सोमपीतये सोमपानाय आवहन्तु आनयन्तु । त्वा तां सूरचक्षसः धरवत् चयो दर्शनं येषां ते धर्यतुल्यदृष्टय इत्सर्थः (चश्चेरसुन् छन्दिति) । ते हरयः आवहन्तिति सम्बन्धः । ता इति दिराष्ट्रतिरादरार्थाः, अर्धनेमेदाच । इन्द्रस्य हरीणां दर्शनानि धर्यस्येव दूर-गामीनि दीप्तानि च मवन्ति । धर्यदर्शिनस्ते हरय इत्येकेषां व्याख्यानेऽप्यद्रीपः । धरचक्षम ऋतिज इति सायणीयम् । तिर्हे न तेर्मानुपैर्माव्यम् । ये च यञ्चशालामल- द्वर्शणाः पथाविधि वेदपाठिनः यश्कर्मपरिसमाप्तौ सकर्मपरिश्रमानुरोधेन यशोक्त-दिश्रणालामसन्तुष्टाः निवर्तन्ते, न ते धरचक्षसः । अथेमे च ऋतिजो देवाश्वेत्, तेषां न तत् कर्तव्यम् । इन्द्रस्य वोदारो हरयः, न ऋतिजः, सर्वान् देवान् आवह्मप्रिः गीयते । इन्द्रश्च सर्वेदेवैराग्व्छतीति च श्रूयते । क श्रूयते देवा ऋतिग्रुता इन्द्रं

द्यावहन्तीति? 'स्रचक्षसो' देवाः स्युः, देवलं प्राप्ता ऋषयः स्युः । इह तु न सा प्रसक्तिः । हर्य एव प्रसक्ताः उत्तरत्रापि स्केऽसिन् हरिप्रशंसैव प्रकृतेत्यसंशयम् । नैत्युक्तं यत् स्राचक्षस ऋतिज इन्द्रावहनाय आह्यन्त इति ॥

#### द्वितीयामृचमाह---

ड्मा धाना र्षृतस्तुवो हरी इहोपे वक्षतः । इन्द्रं सुखर्तमे रथे ॥२॥ इमाः धानाः घृतुऽस्तुवेः हरी इति इह उपे वक्षतः इन्द्रंम् सुखर्तमे रथे ॥

इमाः पुरोवर्तिन्यः घृतसाधिताः अत एव घृतस्तुवः घृतं स्तुवन्ति प्रसा-वयन्तीति पृतस्तुवः ताः धानाः भृष्टयवतण्डलरूपाः उदिश्य, हरी इन्द्रसायी इह यजनकर्मणि इन्द्रम् सुखतमे रथे अवस्थाप्य उपवक्षतः वेदिसमीपे वहताम्, त्रार्थनायां लिङ्थें लोड्थें वा लेद् । घृतेन यवतण्डलानां भर्जनेन साधु साधिताः थानाः घृतं सावयन्ति । ता इमाः हर्योः प्रोत्साहनार्थाः । यज्ञे हर्योः ऋजीपं भागो भानाश्र इति स्कन्दखामी । वहियीगपरख तात्पर्यखाख जीवभूतो धानाग्रब्दः सृष्ट-यनतण्डुलेषु रूढः । यागोपयोगार्थानि द्रव्याणि घृतपयोदधिप्रभृतीनि सङ्केतभूतानीति असाभिः प्रतिपादितं अत्रावधातव्यम्, यवतण्डलतदिकारधानापुरोडाशादयः असमय-श्ररीरसम्बन्धलक्षकाः । यद्यपि धानं धानी धानाः इति त्रीण्यपि धारणार्थस्य दधातेः रूपाणि, रूढिमेदात् धानं घानी वा आधारपात्रं आसनं वा अभिधत्ते, न तथा धानाः। तयाऽपि तासां शरीरधारकतं, बुद्धिगतदीप्तिवाचकघृतस्राविणीतं च अवयवार्थवलात् सङ्केतार्थवलात् घृतस्तुव इति विशेषणोपादानाच बोध्ये । बहिर्यागे हर्योमेज्या धानाः । अन्तर्यागे हर्योः प्रदीप्तप्राणवलयोभीन्याः असमयशरीरगतधारणाशक्तिविशेषाः । ऋष्-संहितायां प्रायशः सर्वत्र इन्द्रायैव घानाः पच्यन्त इति श्रूयते । याज्ञिकप्रन्थेप्वेव हर्यो-र्मागो धाना उक्ताः । तत्रापि अन्तर्थ उपपादितः । इन्द्रायैव धाना इति निर्णायका मत्रवर्णा बहवी भवन्ति । इन्द्रस्तीकार्या 'घृतस्तुवी धानाः' तु अन्नमयश्ररीरोपहित-दीप्तिमरित-धीवृत्तिविशेषा इति प्राह्मम् । तादशीर्घानाः दिव्यप्रकाशमनोधामस्वामिनः इन्द्रस स्वीकार्या भवन्ति । प्रत्यहं ईट्छीः 'धानाः' परस्परं सुसङ्गता इन्द्रमुद्दिश्य ऋषिनिवेदयन् 'ग्रुङ्क्ष्य' इति प्रार्थयते 'दिवे दिवे सद्यीः अदि धानाः' (१-१५-१) इति । अन्यत्र 'य इन्द्राय सुनवत् सोममद्य पचात् पक्तीः उत भृञ्जाति घानाः' (१-१४-५) । यागद्रव्याणां सङ्केतात्मकले विचार्यमाणे, दिध-धानादिशव्दानामवयवार्यो गूढार्थ-द्वारमुद्धाटयेदिति गोध्यम् । उद्देशपूर्वकं धानादिद्रव्याणि सङ्केतरूपतया स्वापयिता अन्तर्यागार्थाः मञ्चवर्णाः प्रष्टुत्ता इति प्रदर्शयितं धानाश्च्दप्रस्तावेऽत्र किश्चिदिस्तृतं विवरणम् ॥

वृतीयामृचमाह-

इन्द्रं प्रातहिवामह इन्द्रं प्रयत्ये ध्वरे । इन्द्रं सोमीस्य पीतथे ॥३॥ इन्द्रेम् प्रातः हुवामहे इन्द्रेम् प्रथ्यति अध्वरे इन्द्रेम् सोमीस्य पीतये ॥

इन्द्रम् प्रातः सवनारम्भे हवामहे बाह्यपामः। अध्वरे यहे प्रयति प्रश्ते चलति सति इन्द्रम् हवामहे इति सम्बन्धः। इन्द्रम् सोमस्य पीतये पानाय इवामहे। असाकं सर्वानुभृतिरसः सोमशन्दलक्षितः इन्द्रापार्धते, तसात् सबने प्रकानते प्रश्ते समाप्ते च इन्द्राह्यानमेव नः सर्वदा साधनं शरणं चेति भावः॥

चतुर्थीपृषमाह—

उर्प नः सुतमा गिहि हारिभिरिन्द्र केशिभिः । सुते हि खा हर्वामहे ॥४॥ उर्प नः सुतम् आ गृहि हरिऽभिः इन्द्र केशिऽभिः सुते हि खा हर्वामहे ॥

हे इन्द्र, नः असाकं सुतम् सोमं प्रति उपागिह समीपमागच्छ । कैः बोदृभिः १ केशिभिः हरिभिः प्रलम्बेसरिरश्चैः । हि यसात् सुते सोमे मि-पुते (निमित्तसप्तमी) त्वा तां हवामहे आह्वयामः, एसात् 'उपागिह' इति सम्बन्धः । केशिभिरिति हरिविशेषणस्य प्रयोजनं प्रागुक्तम् ॥

पश्चमीमृचमाह-

सेमं नः स्तोममा गृह्यपेदं सर्वनं सुतम् । गौरो न तृषितः पिव ॥५॥ सः इमम् नः स्तोमम् आ गृहि उप इदम् सर्वनम् सुतम् गौरः न तृषितः पिव ॥ तत्र प्रथमास्चमाह-

इन्द्रावर्रणयोर्हं सुम्राजोरव आ वृणे। ता नी मृळात ईट्ही ॥१॥ १

इन्द्रावर्रणयोः <u>अहम् स</u>म्हराजोः अर्वः आ वृ<u>णे</u> ता नुः मृ<u>ळातः</u> ईट्हो ॥

अहम् सम्राजोः सम्यग्राजमानयोः इन्द्रावरुणयोः इन्द्रो वरुणश्च तयोः अवः वर्धनं मयीति शेषः, आवृणे प्रार्थये । ता तौ देवौ ईट्हो एवंविधेऽसदीय-वरणे निमित्तभूते नः असान् मृळातः सुखयतः । अवः-अवधातोरसुन्, रक्षणं वर्धनं वा भवति । उपासकस्य अन्तरे देवानां जन्म वर्धनं च अन्तर्यागफलांशभूते स्तः । मृळातः— मृद्ध सुखने, प्रार्थनायां लिङ्थें लेट् । इन्द्रः स्वर्धामाऽपि दिन्येन मनसा धीसम्राद् मवति । वरुणस्तु ऋतसद्या, ऋतवर्धनः, ऋतस्पृक् ज्योतिर्मय इति विशेषो प्राद्यः । उमयोक्षन्तं प्रथमानुवाके प्रस्तुतम् ॥

द्वितीयामृचमाइ---

गन्तोरा हि स्थोऽवे<u>से</u> हवुं विश्रेस्य मार्वतः । धृर्तारां चर्षणीनाम् ॥२॥ गन्तोरा हि स्थः अवेसे हर्वम् विश्रेस्य माऽवतः धृर्तारां <u>चर्ष</u>-णीनाम् ॥

दे इन्द्रावरुणो, युवां अवसे अवितुं (अवते: तुमर्थे से) अन्तर्याजिनो वर्ध-नापेत्यर्थः, मावतः मद्रिधस्य (वतुष्-प्रकरणे छन्दसि साद्द्रय उपसङ्ख्यानम्) विप्रस्य मेषाविनः हवम् आद्वानं गन्तारो प्राप्तारौ स्थः भवथः। कीदग्रौः चर्पणीनाम् धर्तारा यक्ष्मं तद्यं देवतारहसं वा पत्र्यतां प्ररुपाणां धारियतारौ । चर्षणः पत्र्यति-कमौ । द्रष्टृणां ऋषीणां योगक्षेमं विभृतो देवाविन्द्रावरुणौ । 'चर्षणयः', न मनुष्य-सामान्यवाबकोऽवषेयः ॥

व्वीपामृचमाइ—

अनुकामं तेर्पयेथामिन्द्रीवरुण ग्राय आ । ता वां नेदिष्टमीमहे ॥३॥ .

अनुऽकामम् त<u>र्षयेथा</u>म् इन्द्रविरुणा रायः आ ता वाम् नेदिष्टम् ईमहे ॥

हे इन्द्रावरुणा (सांहितिकः हसः अकारः) इन्द्रो वरुणय उभौ युवां अनुकामम् कामम् अनु कर्मप्रवचनीयः । अनुरिह पथापर्यायतेन ग्रहीतुं शक्य इति सायणसामिमतम्, कामस्य पथादनुकाममिति च युक्तो विग्रहः । प्रथमोक्ते यथेष्टमित्यर्थः,
दितीयोक्ते, स्तोमाकर्णन-सोमपानादिरूप-कामपूर्तरन्तरं इत्यर्थः । एवमेव मन्यते
स्कन्दस्तामी— 'सोमस्य च पथादनुकामं कामियता तत्पानानन्तरिमत्यर्थः' इति । उमयथाऽप्यस्त्रपश्चे इन्द्रावरुणयोः कामः गृद्धते । तस्मात् तयोर्पथाकामं कामपूर्तः पथाद्वेति
योष्यम् । रायः (तृतीयार्थे पष्टी) दिव्येन युवयोर्धनेन आतर्पयेथाम् सर्वतः असान्
त्राम् कुरुतम् । ता तौ वाम् युवाम् नेदिष्टम् अतिशयेन सामीप्यं ईमहे
याचामहे । युवयोरत्यन्तसिन्नकर्षं युवां याचामहे इति याच्यार्थकिन्नयायाः दिकर्मकर्तं
अभ्युपगम्य तात्पर्यं ग्राह्मम् । अथवा तौ युवां नेदिष्टं युष्पदीयं रायं ईमहे इति साद्वा
मावः । पूर्वे व्याख्यातारः सर्वेऽपि 'नेदिष्टम्' इत्यस्य तात्पर्यविवरणे विप्रतिपद्यन्ते ।
युवाकृ हि' इति उत्तरसामृचि प्रार्थितस्य दिव्यस्य धनस्य प्रज्ञावलसमृद्विनिधेः
'नेदिष्टस्य' 'रायः'गृदं प्रतिपादनं मवति । तत्संप्रत्यावेदयामः ॥

चतुर्यीमृचमाह—

े युवाकु हि शचीनां युवाकु सुमतीनाम् । भूयामं वाजदानांम् ॥४॥ युवाकु हि शचीनाम् युवाकु सुऽमृतीनाम् भूयामं वाजऽदानाम् ॥

क युवारुपदार्यनिर्णयेन मधार्यावगती क्रेशः शिथिलितः स्वात् । यौवेमिश्रणार्यात् भौणादिके कारु-प्रत्येये परे युवारुपदं निष्पसं, मिश्रितमित्यर्थः । भयमर्थः सायणीयः कर्मपर्व्यास्थानोपयोगी भवति । अस्यामृत्वि द्विः प्रयुक्तं युवारुपदम् । प्रथमं 'युवारु' 'शचीनाम्' कर्मणां सम्बन्धि द्वन्यं सोमरूपं द्विः उद्कः द्वन्या-न्तरेश्च 'मिश्रितम्' । द्वितीयं तु 'सुमतीनाम्' ऋतिजां सम्बन्धि स्रोतं स्तृत्यगुणेः 'मिश्रितम्' । द्वृतं द्वयं सिद्धं भवति, तस्मात् 'वाजदाशाम्' सखदानप्रभूणां मध्ये वयं स्थाम, इति मश्रसारांशः कर्मटपश्चानुमारेण । युवां कामयते युवारुरिति बहुप स्थलेषु सायणः । 'दला युवाकवः सुताः' इत्यत्र वीर्यशालिनो बक्तिः सोमा द्वस्यसामिः व्याख्यातम् । तत्र सायणन्यारयामवकस्य (१-१२-१) युवपदलक्षितं घटमित्यवीचाम । भत्रापि प्रयुक्तमिति चेदिममतमेव तद्यः ॥

हि यसात् श्वीनाम् शक्तीनाम् युवाकु वीर्यं, सुमतीनाम् साधु-धीयुवीनां युवाकु वीर्यं भूयाम भ्यास (प्रार्थनायां लिङ् सकारलोपण्लान्दसः) ।
तसात् इन्द्रावरुणौ 'नेदिष्ठं ईमहे' इति पूर्वया सम्बन्धः । कीद्यां श्वीनां सुमतीनां वार्श्वाजदात्ताम् वाजं समृद्धि ददतीति वाजदावानः (आतो मनिश्नित्यादिना बनिष्, धान्दसम्) समृद्धिप्रदानां शक्तीनां शोभनानां साध्वीनां वा प्रज्ञाञ्चतीनां च वयं
वलभ्ताः भूयास इत्यर्थः । समृद्धिप्रदानां शक्तीनां प्रज्ञाञ्चतीनां च यद्वीर्यं भवति
तद्वन्तः साम तदेव वा भवेम । तसान्नेदिष्ठमीमहे, येनेयं सिद्धिः सात् । प्रकारान्तरव्याख्यायां पूर्वयची नास्ति सम्बन्धः । सेयं भवति-हि पस्तात् श्वीनां युवाकु (वयं)
सुमतीनां युवाकु (वयं) तस्तात् 'वाजदानां' समृद्धिप्रदानां देवानां मध्ये भूयासेति ।।

पश्चमीमृचमाह---

इन्द्रेः सहस्रदान्नां वर्रणः शंस्योनाम् । कर्तुर्भवत्युवर्थ्यः ॥५॥ इन्द्रेः सहस्रदान्नोम् वर्रणः शंस्योनाम् कर्तुः <u>भवति</u> उवर्थ्यः ॥

इन्द्रः सहस्रदाल्लाम् सहसं वह्वर्थकम्, विविधस वहोः ज्ञानवलादेः दातृणां क्रतुः दानेव्छावलभूतः दानकारकः कर्तेति यावत् । वरुणः शंस्यानाम् स्तुत्यानां उपध्यः सर्वोत्कृष्टसेन स्तुत्यः । उपध्यः उपधं यसं तत्र स्तुत्यसेन भवः, भवे छन्दसीति यत् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे द्वार्त्रिशो वर्गः

पष्टीमृचमाइ—

तयोरिदवेसा वृयं सनेम नि चे धीमहि । स्यादुत प्ररेचेनम् ॥६॥ तयोः इत् अवेसा वृयम् सनेमं नि च धीमहि स्यात् उत प्रऽरेचेनम् ॥

तयोः सर्वदात्कतुभ्वस कर्तिन्द्रस सर्वोत्कृष्टलेन शंसनीयस वरुणस च उमपोः अवसा असास वर्धनेन वयम् दिव्यधनकामाः सनेम सम्भनेम, रूष्पव्यं लमेगहि, लब्धं च निधीमहि च उपभ्रक्ताविश्षष्टं अमितलात् निधिविभि-दष्मः उपमोगाय यावदपेक्षितं तावतोऽप्यधिकं वर्तते तदनं, तसात् तिभिन्नेपबद्रस्यते । अपि च नावदस्माभिर्निघातुं शक्यं, तदिव अतिरिच्य नर्तते तदित्याह् उत अपि च अरेचनम् प्रकर्षेण अतिरिक्तं स्थात् । तयोरिन्द्रावरुणयोरसासु वर्धनेन यहिन्यं धनं लम्यते तदपरिमितमित्यर्थः । इदं 'विश्व प्रश्च' इति माधुच्छन्दसी मन्नदृष्टिः सर्वच्या । इहापि 'चित्राय राषसे' उत्तरत्राह ॥

सप्तमीमृचमाइ--

इन्द्रीवरुण वामुहं हुवे चित्राय राधिते । असान्त्सु जिग्युर्पस्कृतम् ॥७॥ इन्द्रीवरुणा वाम् अहम् हुवे चित्राये राधिते असान् सु जिग्युर्पः कृतम् ॥

हे इन्द्रावरुणा हे इन्द्रावरुणौ (संहितायां इख्र छान्दसः) वाम् युवायुमौ हुवे बाह्ययामि। किमर्थम्? चित्राय विविधाय राधसे धनाय। इदं च विचित्रं दिव्यं धनं बोध्यम्। अस्मान् दिव्याय कर्मणे प्रयुत्तान् देवोपासकान् सुजिग्युपः सुष्ठु जयसम्पन्नान् इत्तम् कुरुतम्। जिग्युपः— जि जये इति धातोः लिह्नद्वावे कसुन्। कृतम्— करोतेः लोण्मध्यमद्विवचनम्, लह्नद्वावात् तमादेशः छान्दसः॥

अप्रमीमृचमाह—

इन्द्रीवरुण नू नु वां सिपीसन्तीयु धीप्वा । असम्यं शमी यच्छतम् ॥८॥ इन्द्रीवरुणा नु नु वाम् सिसीसन्तीयु धीपु आ असम्यम् शमी यच्छतम् ॥

इन्द्रावरुणा सांहितिकः हसः, धीषु असदीयास वाम् युवां, सिपास-न्तीषु सनितं सम्मकुं इच्छन्तीषु सतीषु (पण घातोः इच्छायां सन्, ततः शतिर हीप्), असमभ्यम् हामे सुखं आयच्छतम् सर्वतः दत्तम् । नु क्षिप्रम् दिरा-वृत्तिरतिशयार्था । संहितायां पूर्वस दीर्घ×छान्दसः ॥

नवमीमृचमाइ—

प्र वीमश्रोतु सुप्रुतिरिन्द्रीवरुण यां हुवे । यामृधार्थे संधस्तुतिम् ॥९॥

प्र वाम् अश्वोतु सुऽस्तुतिः इन्द्रविरुण याम् हुवे याम् ऋधाथे इति सुधऽस्त्रीतम् ॥

हे इन्द्रावरुणा इन्द्रावरुणो, सुप्रुतिः मदीया श्रोमनेयं स्तुविः वाम्
युवां प्र-अश्रोतु प्रामोतु याम् सुप्रुवि प्रति, यसा अङ्गीकरणायेत्यर्थः, द्वेव
बाह्यामि युवाम् । याम् सधस्तुतिम् सहस्तुविसम्पन्नां अन्तर्यजनिक्रयां
प्रधाथे युवां वर्धयेथे । सधस्तुतिम् । इकारस्य धकारव्यत्ययः, पूर्वपदप्रकृतिसरः,
बहुन्नीहिः । तसात्, यसां इन्द्रावरुणसाहित्ययुक्ता स्तुविर्वतेते सा अन्तर्यजनिक्रया
इति व्याख्यातम्, सर्वथा अन्यपदार्थप्रधानः समासो भवति । सा च क्रक् सधस्तुतिरिति सायणसामिमतम् । क्रधाथे - क्रधु एद्धौ, व्यत्ययेन छिग्वकरणम् । अन्तणीतिणिजर्थतं च । तर्हि अर्धवेस्थेदं तात्पर्यं मवति । यां 'सधस्तुतिं' क्रचं अन्तर्यजनिक्रयां वा युवां वर्धयेथे, सा युवां प्रकर्षेण व्यामोतिति ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे त्रयखिको वर्गः चतुर्थोऽनुवाकः समाप्तः

पश्चमानुवाके पट् स्कानि । तत्राद्यं सोमानमित्यादिकं नवर्चे स्कम् । ऋषि-च्छन्दसी पूर्ववत् । ब्रह्मणस्पत्याद्या देवता मन्त्रार्थप्रतिपादने तत्र तत्र स्पष्टाः स्युः ॥ तत्र प्रथमामृचमाह-

सोमानं स्वरंणं कृणुहि ब्रह्मणस्पते । क्रक्षीवेन्तं य औशिजः ॥१॥ सोमानं स्वरंणं कृणुहि <u>ब्रह्मणः पते</u> क्रक्षीवेन्तम् यः <u>औशि</u>जः ॥

ब्रह्मणस्पतिनीम मन्नाधिदेवता भवति । उत्तरत्र 'उत्तिष्ठ' इति ब्राह्मणस्पत्यस्क-न्याख्यायां तदीपं तस्वं प्रपञ्चियप्यामः । हे ब्रह्मणस्पते एतमामकदेव सोमानम् सोतारं मां (पुन् अभिपवे, सुनोतेमीनन्) अभिपवस्य कर्तारिमत्यर्थः स्वरणम् स्य-श्रन्दोपतापयोः) प्रकाशनवन्तं कृणुहि करु । कक्षीवन्तम् ऋषिमिव इति अध्या-इतंन्यः । यः कक्षीवान् ऋषिः औद्दिनः उशिजः पुत्रः प्रसिद्ध आसीत् । इदं च पूर्वेषां न्यास्यानम् । इव-श्रन्दाध्याहारो नावश्यकः तं विनाऽपि तात्पर्यसिद्धेः । ऐति- इतिकः कक्षीवान् ऋषिः बहुत्र ऋषसंहितायां प्रसिद्ध उपन्यस्तो मवति । अन्तर्थपरे व्याख्याने उशिजः कक्षीवत्र अवयवार्थानुगमेन तात्पर्य वोष्यम् । इमामृचं विवृण्वन् वास्कः 'कक्षीवान् कक्ष्यावान् औशिजः उशिजः पुत्रः । उशिग्त्रष्टेः कान्तिकर्मणः । अपि लयं मनुष्यक्ष एवाभिन्नेतः स्थात्' इत्याह । तिई उशिक् कान्तिमत् तेजो वा मवित, तस अपत्यं तेजसः कक्षीवान् रहस्यवान् परदेवतरहस्यसम्पन्न इति वाच्यम्, कक्षशब्दस्य गहनार्थे गोष्यार्थे वा प्रसिद्धेः । इदं चावधेयम् अत्र इत्रश्चदाष्पाहार-वर्ज आचार्यदुर्गव्याख्या मवति । 'अपि चैयमन्यथा स्थात् योऽहं सोमानं सोता कक्षीवान् औशिजः, तमेवंगुणविशिष्टं मां प्रकाशनवन्तं कुरु हे ब्रह्मणस्पते' इति । योऽ इमौशिजः कान्तिजन्मा तैजसः, तं सोमानं सोतारं कक्षीवन्तं परमरहस्यविद्धं मां स्वरणं प्रकाशनवन्तं देवेषु प्रख्यातं कुणुहि कुरु, ब्रह्मणस्पते— इत्युपपद्मतरम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

यो रेवान् यो अमीवहा वेसुविर्एष्टिवर्धनः । स नेः सिपकु यस्तुरः ॥२॥

यः रेवान् यः अमीवृऽहा वृसुऽवित् पुष्टिऽवधीनः सः नः सिपक्तु यः तुरः ॥

यः नद्मणस्पतिः रेवान् धनवान् यः च अमीवहा हिंसितृणां हन्ता, अमीवा व्याख्यातः (१-१२-७) वसुवित् वसुनः द्रव्यस्य लम्मियता (अन्तर्मावितण्यर्थः) प्रिष्टिवर्धनः प्रष्टेः वर्धियता च मवति, यः तुरः वेगवान् च (तुर तरणे) सः नः असान् सियक्तु समवति (पच समवाये श्रुविकरणम्) असामिः सदा संयुक्तो मवतु । मञ्जवाचामिष्ठातुर्नद्मणस्पतेः धनवन्तादिगुणवैधिष्याभिवर्णनात् सर्वाविसिद्धिर्मञ्जैरिष्ट- प्राप्तिरनिष्टपरिहारस्य मवन्तीति आपसम्प्रदायविदां मतं सामान्यतः ध्वितं षोध्यम् । विशेषतस्त नद्मणस्पतेः प्रसादाद् ग्रुसस्य सर्वसार्थसाविष्कारः, अप्राप्तस्य प्राप्तः, प्राप्तस्य वर्धनेन रक्षणं, रहस्यस्य प्रकाशः इत्यादयो वाचो महिम्ना सिद्धान्तीति वोष्यम् । अत्या प्रत्यः प्रकाशः इत्यादयो वाचो महिम्ना सिद्धान्तीति वोष्यम् । अत्या क्रिष्ट एव पूर्वस्यामृचि 'कक्षीवन्तं (मां) स्वरणं कृणुहि' इति प्रार्थितम् । अस्यां क्रिष्ट मञ्जवपतिनेनोपासकेन नित्यसंयोगः प्रार्थितः । तथा 'मा नः श्रंसः' इत्युत्तरस्यां 'ताद्यशे मञ्चवर्षिहमा, येन कविनमन्तर्गानिनं यञ्जविद्याविनामयण्यनां

रक्षोगुणविशिष्टानां मानुपाणां वा बलिष्ठाऽपि वाणी न प्रभवेत् स्प्रष्टुम् ' इत्याह ॥ वृतीयामृचमाद्द---

मा नः शंसो अरेखो धूर्तिः प्रणुद्धात्येस्य । रक्षो णो ब्रह्मणस्पते ॥३॥ मा नः शंसेः अरेखः धूर्तिः प्रणेक् मत्येस्य रक्षे नः <u>ब्रह्मणः पते</u> ॥

हे ब्रह्मणस्पते मगवन्, अरुरुपः अप्रयच्छतः, देवेभ्यो यो न ददाति तसायज्यनः देवधिकारमाचरतः शंसः शंसनं, 'आशंसा विनाशाद्यभिलाप' इति स्कन्दस्तामी । तदाविष्कारकं वचनं नः असान् मा प्रणक् मा सम्प्रणक्त । तथा मर्त्यस्य मरणशीलस्य मनुष्यस्य धूर्तिः हिंसा 'मा प्रणक्' इति सम्बन्धः । नः असान् रक्ष पाहि । अरुरुपः । गतिर्दानार्थो धातुः छान्दसः, तस्य लिङ्गद्भावे कसुन्, 'रिरवान्' न रिरवान्, तस्य अदातुरित्यर्थः । प्रणक् पृची सम्पर्के, अम्विकरणम्, लङ्किष्, अन्यत् सर्व छान्दसम् । पूर्तिः धुवी हिंसायाम्, किच्प्रत्ययः ।

ऋचोऽस्याः प्रकारान्तरेण अन्त्रयं प्राहु:- अररुपो मर्त्यस्य पृर्तिः शंसः नः मा प्रणक् इति । अत्र पृर्तिः हिंसकः, शंसः वाग्विशेष इति सायणीयम् ॥

चतुर्थीमृचमार---

स घो <u>वीरो न रिंप्यति यमिन्द्रो व्रह्मण</u>स्पतिः । सोमों हिनोति मर्त्यम् ॥१॥

सः घ वीरः न रिष्यति यम् इन्द्रेः ब्रह्मणः पतिः सोर्मः हिनोति मर्त्यम् ॥

सः घ स एव पुमान् अन्तर्याजी वीरः वीर्योपेतः भवन् न रिप्यति न विनव्यति (रिष घातुर्हिसार्यकः, अत्र कर्मणि तिष् छान्दसम्, न हिंसत इत्यर्थः) यम् मर्त्यम् मनुष्यं ब्रह्मणस्पतिः देवः हिनोति ल्रायति (गतौ धृद्धौ च पठितो षातुः, तथाऽपि नायं गतिसामान्यमभिधत्ते) यं इन्द्रः हिनोति, तथा यं स्रोमः हिनोतिति सम्यन्धः । वैदिके यज्ञनश्रन्दवाच्ये चिरन्तने योगे अनुदिनमष्टद्धिः नित्य- मृष्वेगमनं च ऋतज्योतिःशब्दवाच्य-पर्देवतसम्पर्छाव्धं यावत् अवदयं भवतः । तादशी यात्रा अनलसस्य वीरस्य आर्यस्य नित्योद्यमस्य पुरुषस्यैव सिद्ध्यति । तत्रापि देवानां साहाय्यमपेक्ष्यते । तसाद् देवराडिन्द्रः तस्य वाग्वीर्यम्लभूतो ब्रह्मणस्पतिः सम्मद्बल-भूतः सोमश्र उपासकं वीरं लरयन्तः प्रतिपादिताः ॥

पश्चमीमृचमाह-

त्वं तं ब्रीह्मणस्पते सोम इन्द्रेश्च मर्त्यंम् । दक्षिणा पात्वंहेसः ॥५॥ त्वम् तम् ब्रह्मणः पते सोमेः इन्द्रेः च मर्त्यम् दक्षिणा पातु अंहेसः ॥

प्रागुक्तास्तिह्नो देवता अत्रोक्ताः । दक्षिणा सिषका । सा च देवी साध्वसाधु-सत्यासत्यविवेचनशीला सहजाववोधरूपिणी शक्तिः । ऋतज्योविषः प्रादुर्भावात् प्रागु-दयद्योतिन्या उपसः विभूतिभूतेति सक्तान्तरचर्चया देवतान्तरसाहचर्यात् प्रकरणवश्चाच्च निर्णेतं शक्यम् । दक्षपदार्थविचारे प्रागसदुक्तार्थाद् दक्ष-भावोर्निष्णः दक्षिणा-शब्दः । 'द्वदक्षिम्यां इनन्' ॥

तम् मर्त्यम् उपासकं हे ब्रह्मणस्पते त्वम् अंहसः पापात् पाहि इति पुरुपन्पत्ययेन योजनीयम् । तथा स्रोमः पातु रक्षत्, इन्द्रश्च पातु दक्षिणा च पातु । अंहः पाप्मा, निर्क्रतिरित्यनर्थान्तरम् । अस्य दुरितस्य स्वरूपं अनृतम्, नित्य-फल्याणपरिपन्थि मद्रपदार्थविचारे प्रतिपादितम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे चतुर्खिशो वर्गः

पष्टीमृचमाह-

सर्दस्पित्मर्द्धतं श्रियमिन्द्रेस्य काम्यम् । सिनं मेधामयासियम् ॥६॥ सर्देसः पतिम् अर्द्धतम् श्रियम् इन्द्रेस्य काम्यम् सिनम् मेधाम् अयासिपम् ॥

इमायवस ऋचो नराशंस इत्यन्ताः सदसस्पिवदेवताकाः । सदसस्पितरिप्रिते मनित, तन्मृतिविशेपो वा । अत्र 'अद्भुतम्' इति लिक्कम् । प्रागुक्तम् (ए. ८०-८१) । अन्ते 'नराशंस' इति, स चाप्रिरिति यास्कः । विचारितं चेदमाप्रीयक्तप्रसक्तौ

(१. १८४-१८६)। सद्सस्पतिम् एवषामकं देवं अयासिपम् प्रापम् (या प्रापणे, छर्) की दशम् । अनुतम् महान्तम्, महन्तम्, महन्तम्, आव्यक्रिस्यदोषः। इन्द्रस्य प्रियम् प्रीतिहेतं काम्यम् कामियतं योग्यं सिनम् दातारं (पणु दाने) दानमेव वा, लामसरूपिस्यर्थः, मेधाम् मेषाभूतं धारणात्मकप्रज्ञासक्रपिस्यर्थः। मेषां लच्धं उक्तगुणविशिष्टं देवं अयासिपिनित सायणीयम् ॥

सप्तमीमृचमाइ-

यस्मीदृते न सिद्धर्यति युज्ञो विपश्चितेश्चन । स धीनां योगीमिन्वति ॥७॥

यस्मीत् ऋते न सिख्येति युज्ञः विष्टःऽचितेः चन सः धीनाम् योगेम् इन्वति ॥

यसाद् ऋते येन सदसस्पितना विना विपश्चितश्चन मेधाविनोऽपि
प्रश्नोङ्गरुखापीत्यर्थः यज्ञः न सिद्ध्यति ऋषिः प्रज्ञाचक्षुरपि सदसस्पतेरमेरेन
पजनवन्नं शिक्षते, तसात् वेन विना न यज्ञसिद्धिरित्युक्तम् । सः देवः धीनाम्
प्रश्नीनां, दिन्याध्विन गन्छतः पुरुषस्य सम्भाविनीनां विसंवादिनीनां बुद्धीनामित्यर्थः,
योगम् सम्पन्धम् परस्परसंवादरूपम् इन्विति प्रामोति तदर्थं पातीत्यर्थः (इनिन्याप्तौ, इदितः तुम्, शन्विकरणम्) ॥

अप्रमीमृचमाइ-

आर्टभोति ह्विप्कृतिं प्रार्थं कृणोत्यध्वरम् । होत्र देवेषु गच्छति ॥८॥

आत् ऋ<u>ष्</u>गोति ह्विःऽकृतिम् प्रार्श्वम् कृ<u>णोति अध्व</u>रम् होत्रां देवेषु गुच्छति ॥

आत् अनन्तरम्, सदसस्पितना निरुद्यमानस 'धीनां योग'स्य सिद्धेः परं रत्यर्थः । सः देवः हिविष्कृतिं हिवषः कृतिः सम्पादनं यसा तं अन्तर्यागपरं (पूर्वपदमकृतिसरो बहुवीहिः) ऋभोति वर्षयति (अन्तर्भावितण्यर्थः) अध्वरं (सरूपं प्रागुक्तम्) यज्ञम् प्राश्चम् प्रकर्षेण गन्छन्तं प्रकृष्टगतिकमित्यर्थः (प्रपूर्वकसः अश्वतेर्गत्यर्थस रूपम्) कृणोति करोति । होत्रा (वाद्नाम) बाह्वात्री वाक् देवेषु मध्ये गच्छति वान् प्रामोतीत्पर्यः ॥

नवमीमृचमाह-

नगुशंसं सुधृष्टेम्मपेश्यं सप्त्रथेस्तमम् । दिवो न सद्येमखसम् ॥९॥ नगुशंसेम् सुऽधृष्टेमम् अपेश्यम् सप्त्रथंःऽतमम् दिवः न सद्येऽ भखसम् ॥

नराशंसम् सदसस्पितम्ति अपि अपश्यम् दृष्टवानिस- इति स्वीयं देवतासाधात्कारं मूते । अप्रिरेवायमिति स्कन्दसामीया पिक्किरियं मवित 'आसु चर्छु यह्मधाधनहिबच्छितिसमर्थनाद्यप्रिकर्मदर्शनात् तद्दैनस्याथतस्थर्यः' इति । कीदशमपश्यम् दृष्टु स्वध्यमम् शोमनं धृणोतिति सुधृक् अतिशयेन सुधृक् तम् अत्यधिकधार्ध्युक्तं इत्यथः । सप्रथस्तमम् प्रख्याततमम् (सह प्रथसा वर्तत इति सप्रयः, सर्वधातुम्पः असुन् अतिशयेन तम्) । दिवः धुलोकस्य (सम्यन्धिनम्) सद्ममखसं न गृह- यह्मकारिणम् इव स्थितम् (मस्त्रो यद्मः तत्करोति मस्यपित यह्मकारी मस्तः, सम्यन्धिन गृहे मस्तः, मस्त्रमे स्वर्थायः) सर्वोक्षगृहयाजी इव स्थितो नराशंसः, तमपश्यम् । 'सम्यन्धसं मासते अक्षेत्र प्रकारस्य स्वकारस्ययः' इत्यमिप्रैति सायणः । 'अपठितमिष् मस्त्रो महन्नाम्, रेजते अप्ते पृथिवी मस्तम्य' इत्युदाहृतं स्कन्दस्यामीये । देवानां समान्गमस्यानं यद्मगृहं सद उच्यते । तच्च विशालं बहुभूमिकं ऋषेरन्तर्याजिनः अन्तरं स्थानं मवित । तस्य पितरिप्तः स्वयं यद्ममारं बहन् खर्लोकगृहस्यो यद्माकारीव च्यमासत इति ऋषिदिष्टः ॥

इति प्रयमस्य प्रथमे पद्यत्रिको वर्गः

पश्चमेऽनुवाके द्वितीयं अग्निमारुतं प्रति त्यमिति नवर्चे एक्तम् । ऋषिच्छन्दसी
पूर्ववत् ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

प्रति त्यं चार्रमध्वरं गोंपीथाय प्र हूंयसे । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥१॥

प्रति त्यम् चार्रम् अध्वरम् गोऽपीथार्यं प्र ह<u>ूयसे</u> मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥

हे अग्ने त्यं तं मयाऽनुष्ठीयमानिमं चारुं स्पृद्दणीयं अन्नवैकल्यरितं अध्वरं यद्मम् प्रति उद्दिश्येत्यर्थः गोपीथाय गौः सोमरसः तस्य पीधसे पानाय प्रहूयसे प्रकर्पेणाहृतोऽसि । अतः मरुद्धिः सह आगहि आगच्छ । स्यच्छन्दः सर्वनामतच्छन्दपर्यायः । यहियागसेव अन्तर्यागसापि अन्नानां परस्परसम्बन्धः सर्वनामतच्छन्दपर्यायः । यहियागसेव अन्तर्यागसापि अन्नानां परस्परसम्बन्धः स्तर्मातः स्तत् । तेन चारुः सुन्दरः स्यादघ्वरः । गोश्चन्देन विकृतिर्गन्यं पयो भवति । सर्वसापि हिवपः अन्नपद्वाच्यमोज्यतसाम्यात् प्रधानमोज्यतया सोमस्य प्रसिद्धेश्य गौः सोमरस इति पूर्वन्याख्यातम् । मरुतोऽधिकृत्य प्राक् किश्चिदुक्तम् । प्रस्ताच प्रसक्तौ वस्यते । मरुतश्चव्यातम् । मरुतोऽधिकृत्य प्राक् किश्चिदुक्तम् । प्रस्ताच प्रसक्तौ वस्यते । मरुतश्चव्यागः प्राणमयधामानः ऐन्द्रच्योतिर्यलदीपितानां धीवृत्तीनां दिन्य-गतिविधायिनः प्रवातप्रायप्रेरणाः देवविशेषाः । अत् एव धीप्रकाश्यदीतकस्य गम्यस्य प्रहणाप 'गोपीथाय' तैः सह अभरागमनं प्रार्थित इत्यलं विस्तरेण ।।

द्विवीयामृचमाह-

नृहि देवो न मत्यों मृहस्तव कर्तुं परः । मुरुद्धिरग्न आ गृहि ॥२॥
नृहि देवः न मत्येः मृहः तर्व कर्तुम् परः मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गृहि ॥
हे अग्ने, महः महतः, (वरुषिण्छान्दसः) तव कर्तुं शज्ञां अध्यवसाया-

रमकं कियावलं वा उल्लाय परः अन्यः देवः न हि न भवति खलु । तथाः मर्त्यः न भवति । महतस्तव ऋतुमत्येतुं देवो वा मर्त्यो वा न प्रश्वितियर्थः । मरुद्धिरित्यादि पूर्ववत् ॥

. त्रीयामृचमाह-

ये महो रर्जसो विदुर्विश्वे देवासों अहुहैः । मुरुद्गिरग्न आ गंहि ॥३॥ ये महः रर्जसः विदुः विश्वे देवासंः अहुहैः मुरुत्ऽभैः अग्ने आ गृहि ॥

हे अमे, ये अद्वहः अद्रोग्धारः, खोतारमाश्चितं ये न वश्चयन्ति ते विश्वे देवासः रुषे देवाः सप्तविधमरुद्रणाः महः महतः (तलोपः) रजसः लोकसः (द्वितीयार्थे पष्टी) महदन्तिरिक्षं, रजश्यन्दो लोकवचनः अन्तिरिक्षे प्रसिद्धः विदुः जानन्ति । मध्यम-स्थानाः मध्यमं लोकं सर्वे विदन्ति । तैः मरुद्धिरित्यादि पूर्ववत् ॥

चतुर्थीमृचमाह—

य उया अर्कमानृचुरनाधृष्टास् ओर्जासा । म्रुइरिया आ गीहि ॥४॥ ये उयाः अर्कम् आनृचुः अनाधृष्टासः ओर्जासा म्रुक्ऽभिः अप्ने आ गृहि ॥

ये मरुतः उग्नाः शराः ओजसा बलेन परकीयेन अनाधृष्टासः अप्र-धर्षिताः अनिभृता इत्यर्थः, अर्क अर्चनं फ्रगात्मकं स्तोत्रं आनृत्तुः अर्चन्ति (फ्रच गति पूजनयोः इत्यत्य रूपम्, गीतं गायन्तीतिवत्, लडधें लिट्) । अर्कम् उदकमिति सायणः, इन्द्रमिति स्कन्दस्वामी । उभयत्र श्रुत्युदाहरणेन समर्थितम् । स्तोत्रं वीर्यवत्तरं विधातुं सर्वसम्पद्धर्षिणमिन्द्रं प्रापयितुं अप्छन्दलक्षितदिन्यशक्तिवाहिनीः प्रेरियतुं वा प्रभवन्ति श्र्रा इन्द्रभ्रातरो मरुतः । तैः मरुद्धिरित्यादि पूर्ववत् ॥

पश्चमीमृचमाइ—

ये शुभा घोरवर्षसः सुक्षत्रासो रिशार्दसः । मुरुद्धिरयः आ गहि ॥५॥ ये शुभाः घोरऽवर्षसः सुऽक्षत्रासः रिशार्दसः मुरुत्ऽभिः अग्ने आ गहि ॥

ये शुभ्राः शोभनाः घोरवर्षसः भीपणरूपाः (वर्षः रूपनाम) सुक्षत्रासः सुबलाः रिशाद्सः हिंसितृणां अचारः तैः मरुद्धिः पूर्ववत् । मरुतां घोररूपा-दिमस्तेऽपि शोभनफलकर्मसद्योतनाय शुभ्रस्तविशेषणं प्रयुक्तं लक्षणीयम् ॥

इति प्रथमस्य प्रथमे पर्धिशो वर्गः

पष्टीमृचमाइ---

ये नाक्स्याधि रोचने दिवि देवास आसते । मुरुद्धिरम् आ गीहि ॥६॥

सम्पयन्ते । तादशप्रभावविशेषसम्पादितेन दिण्यभावेन दिण्यजन्मना अमृतो भविष्ठि मर्ताः । क्यं पुनित्मे सुधन्वपुत्रा उच्यन्ते ? धन्य निरुद्कं क्षेत्रं, जडं केवलमञ्जम्बं लक्षयित । यथा पर्वतो गवां गोपनस्थानं, अपां वा आवरकं तमश्र सङ्केतयित, तथां नीरसं लक्ष्यमाणं धन्त च परिणामविभवेन अवतरतां दिण्यरभीनां स्वीकरणेन ऊर्धिं सारादानेन च शोभनतं सम्पाद्य सुधन्वभावेन आर्भनं वैभवं विकासयतीति चोष्यम् ॥ एवं उभयथाऽप्पपतिः । सर्वथा स्वकर्मणा झानेन च देवतं प्राप्ता इमे मनुष्याणां देव-त्रसम्पादने साहाय्यमाचरन्ति । तत्र यानि कर्माणि तैः क्रियन्ते, तानि देवकार्याण्येन भवन्ति । सङ्केतमापयेव आर्भनाणि कर्माणि तैः क्रियन्ते, तानि देवकार्याण्येन भवन्ति । सङ्केतमापयेव आर्भनाणि कर्माणि कीर्तितानि भवन्ति । क्रक्संहितायां ऋसुसक्तानि दशाधिकानि सन्ति । सर्वत्र सैव भाषा, तान्येव कर्माणि, समानमेव फर्ल च तेपाम् । साङ्केतिकं गृहार्थमन्तरेण प्रहेलिकाप्रायाणामेषां सक्तानां ऋजुविवरणं न सिद्धतीत्यापाततोऽवलोक्तादेव रफुटं लक्ष्येतित न संशयः । पुरस्तात्प्रदर्शयिष्यामः ॥

ऋधः विम्या वाज इति त्रय इमे श्रोकाः । एकवचनेन तत्सङ्घोऽभिधीयते । अयाणां अय च तेषां साहचर्यादन्यतमवचनेन ज्येष्ठभूतऋभुशब्देन सर्वेऽप्यभिधीयन्ते । त्रयाणां एकेकस्यापि स्वरूपवैशिष्ट्यं नाम्नेव कीर्तितं भवेत् । ऋभुः ज्येष्ठः धिया कर्मणा च अमृ- तत्ससानुरूपाणि रूपाणि तक्ष्णोति । तद्वयाप्तिमातनोति विभ्वा । तत्र दिव्यतेजस्सच्य- समृद्धिमादधाति वाजः । मनुष्याय अमृतत्वशिविषन इमे तक्षाण उच्यन्ते ॥

अयं स्तोमः सोत्रविशेषः विप्रेभिः विषिष्ठिः आसया आसेन स्वेन तछिविन सुख्यप्राणेन अकारि छतः । कीदशः ? रक्षधातमः अविश्येन रितां धारकः । किमर्थम् ? देवाय ऋस्तद्धरूपाय, कीदशे ? जन्मने जायमानाय जाताय वा । आसया— आसश्यदानृतीयैकवचनम्, प्रकृतियकारस्थलेषः याजादेशश । जन्मने— 'मनिरयं कर्तरि सामर्थ्याच भृते काले द्रष्टन्यः' इति स्कन्दस्थामी । जाय-मानश्यो रित सायणीयम् । ऋतन्योतिषः प्रभावादमवी देवताः सङ्घाताः । तस्वै प्रकाशं शक्ति च प्राप्तविषिष्ठिर्भनुष्यैदिन्याय जन्मने लप्स्यमानाय आर्भवकर्मसाध्याय स्तोमोऽपं छतः । स च वाचि देवताहृदयप्रवेशक्षमायां सुख्यप्राणेन आहितः । तेन वीर्यवान् मवि स्तोमः । प्रह्मितिश्यानां रत्नपद्यान्यानां रतीनां मनुष्यस्थान्तरात्मिन अवस्थापनं अस्य स्तोमस्य प्रयोजनम् । अयं यक्तस्य प्रथमचीं मावः । अय अभूणां यक्षमागसम्पर्धि तदीयानि कर्माणि चाल्यातुमारमते ॥

द्विवीयामृचमाह-

य इन्द्रीय वचोयुजी तत्क्षुर्मने<u>सा</u> हरीं । शमीभिर्युज्ञमीशत ॥२॥ ये इन्द्रीय <u>वचः</u>ऽयुजी तृतुक्षुः मनेसा हर्री इति शमीभिः युज्ञम् <u>आशत</u> ॥

ये ऋभवः इन्द्राय इन्द्रार्थम् वचीयुजा वचीयुजी (वचसा युजाते)
ऋभूणां वाग्वलेन सुयोजितौ हरी इन्द्राश्चौ मनसा साधनेन तत्वृद्धः वष्टवन्तः,
सम्पादयामासुरित्यर्थः । ते ऋभवः श्वामिभः (कर्मनाम) वश्यमाणैः एकश्वनसचतुक्करणादिभिः यज्ञं आशत (अश्च व्याप्तो, लङ् छान्दसम्) प्राप्तवन्तो मोगायेत्यर्थः ।
ऋभवो मनुष्याः खकर्मणा देवतं प्राप्ता पज्ञमागसामिनोऽभवन् । सर्वकर्मशिखरभूतं
यद्यक्तं तु मनुष्यस्रोत्कर्पकानां दिव्यप्रभावविशेषाणां सम्पत्तिरित्यवगन्तव्यम् । तथा
सम्पन्ना ऋभवः अन्यान् परिपक्तानिधिकारिणो मनुष्यानुत्कर्पयितुं देवकार्याणि छर्वन्तः
देवराजस्रेन्द्रस्य साहाय्यमाचरन्ति । तत्र तेषां कर्मसु सुष्यमिदं भवति, यदिन्द्रस्य
हर्योः देव्यमनोवाहभूतप्राणयोः व्यवस्थितरूपनिष्पादनं मनुष्ये। तत्र कर्मणि तेषां साधनं
सत्यसङ्कर्षं मनो मवति, येन निष्पादितौ अश्वौ यद्वाचैय सम्यग्योजितौ शुद्धस्य
दिव्यस्य मनसो विलासाय कल्पन्ते । अथ कर्मान्तरसुक्तं परस्यामृचि ॥

तृतीयामृचमाह--

तक्ष्यासंत्याभ्यां परिज्ञानं सुखं रथम् । तक्षेन्धेनुं संवर्द्धाम् ॥३॥

तक्षेन् नासंत्याभ्याम् परिंऽज्मानम् सुऽखम् रथेम् तक्षेन् <u>धेनुम्</u> स्वःऽदुर्घाम् ॥

ते अभवः नासत्याभ्यां अधिभ्यां मधिनोरर्भाय सुखं सुखकरं रथं शीध-गतिसाधनं तक्षन् अतक्षन् (छन्दसि अडभावः) । कीद्यं रथं परिजमानं परितो गन्तारं (परि-पूर्वकस्य अजेर्गत्यर्थस्य रूपम्) । किं च, ते सद्यद्वीद्यां अमृतस्य दोग्धीं भेनुं तक्षन् अतक्षन् । सवरिति अमृतसाख्या इति स्कन्दसाबी, श्रीरमिति सायणः ॥ आधिनस्यत्यणं अमृतद्वायाः घेनोर्निष्पादनं च ऋभूणां कर्मणीं प्रोके ।
देनिमप्रजोरिश्यनीव्यापारः प्रागुक्तः । लोकान्तरेषु अवस्थान्तरेषु च सर्वत्र या मातुषी
योगयात्रा वर्तते तसा अध्यक्षौ देवावश्चिनौ । असमयस्य प्रुरुषस्य आयुरारोग्य-यौवनपलपूर्णतादीनि तावनुगृहीतः, प्राणमयस्य क्रियामोगसामध्यं, मनोमयस्य सन्तोषभूयर्सी
न्योतिषः ग्राक्तं चेति वोष्यम् । सर्वथा मनुष्यं सर्वात्मना शुद्धानन्दवलमरितं विघचः ॥
अन्यद्य कर्म तेषामिदं भवति, घेन्वास्तद्यणं प्राहः । किमुक्तं मवतिः गौरियं बादिमा
प्रमा मदितिमवित । ऋमवः एनां आवृष्वत् चर्म अपोद्धार्यं संस्कृतवन्तः इत्यन्यत्र
उक्तम् । 'निश्यमेणो गामरिणीत घीतिमिः' (४-३६-४)। एषा गौः विश्वरूपेति बोक्तम्
'ये घेनुं विश्वजुनं विश्वरूपाम्' (४-३६-८)। विश्वस्य प्रेरियत्री विश्वरूपा च अदितिरेष्
माता अखण्डमहास्वरूपिणी मवति । तस्ता एव पुत्रो जीव आत्मा मनुष्यस्य । मातुः
विप्रयुक्तः प्रद्वापाम् । तत्र आवरणं चर्म हेतुर्भवति । तच्च तमोभूतं प्रकृतिकार्यमेष
लक्षणीयम् । तदपाये अखण्डमद्वापा अदितरमृतसुवो घेनोः सीयां वृक्तं रूपीभवन्तीं
मानुषे पुरुषे निष्पादयन्त्येत अभव इति सङ्गेषः ॥

# चतुर्थीमृचमाद्---

युर्वाना पितरा पुनेः स्त्यमेत्रा ऋजूयर्वः । ऋभवो विष्टर्वकत ॥शा युर्वाना पितरो पुन्रिति स्त्यऽमेत्राः ऋजुऽयर्वः ऋभवेः विष्टी <u>अऋत</u> ॥

श्रभवः प्रकृता एते देवाः पितरा धौः विता पृथिवी माता इति प्रसिद्धी मातावितरो वृद्धी, पुनः युवाना युवानो तृकणी अऋत अकुर्वत (करोतेर्छ्ड् आत्मने-पदम्, सस्य अदादेशः, यणादेशः, च्लेर्छक्-छान्दसम्)। केनोपायेन? विष्टी विष्ट्या च्यास्या (वृतीयेकवचनान्तिमदम्, तथा स्कन्दस्वामी । विष्ट च्यासी इत्यस्य रूपम्। विष्यो व्यासियुक्ता इति सा.)। कीदशा श्रमवः! सत्यमञ्जाः सत्याः मन्नाः येवां त इति प्राद्धः, सत्यवचना इति स्कन्दस्वामी । अवितयमञ्जसामध्योपेता इति सा.। सत्यं मन्नेषु मनस्कारेषु येषां त इत्युपपमतरम् । पुनः कीदशाः! ऋज्व्यवः ऋज्वन्याः मात्मन इच्छन्तः, ऋज्वयन्दोऽत्र मावप्रधानः । ऋज्यमनित ऋज्वतकामा एते, तस्याद्धः सत्येषां मननेषु मनस्कारेषु मन्नेषु वा सत्यमेवाविष्ठिते न ससत्यम् ॥

वसामृ स्विपनन्यदार्भवं कर्मं कथितम्। तच युद्धयोः वित्रोः प्रायो जीर्णयोस्तारुण्यापादनम् । अभनयारूय-जडजगत्प्रज्ञाविशेपभूमिः पृथिवी माता । शुद्धसम्बमनःप्रधानपञ्चाविशेषभूमिः घौः विता । बहोः कालात् सिद्धयोर्धद्धयोर्जगत्पित्रोरुमयोः
वीर्णतामपोद्य नवतां बलवतीमापादयन्ति अभवः । तत्र तेषां अज्ञपयवर्तिनां सत्यमन्नाणां दिव्यमार्जवं सत्यवैभवानि तेजोपलादीनि समर्थानि साधनानि भवन्तीत्युक्तं
मवति ॥

### पञ्जमीमृचमाह---

सं वो मदासो अग्मतेन्द्रेण च मुरुत्वेता । आदित्येभिश्च राजिभिः ॥५॥ सम् वः मदीसः अग्मत इन्द्रेण च मुरुत्वेता आदित्येभिः च राजिभिः॥

हे ऋमवः, वः पुष्माकं सम्बन्धिनः मदासः पदाः (माद्यन्ते एमिरिति मदाः, अग्रुन् छन्दसि) सोमाः मरुत्वता मरुरसमेतेन इन्द्रण च राजिभः आदि—त्येभिः च अदितिपुत्रेः वरुणादिभिश्च समग्मत सङ्गच्छन्ते (सम्-पूर्वकस गमेर्छ्ण्, आत्मनेपदम्, च्लेर्छक्, छान्दसम्)। प्रकारान्तरेणैवं वा खात्। 'मदासः' वः युष्मान् 'समग्मत' सम्यक् प्रामुवन्ति मरुत्वता इन्द्रेण सह, 'राजिभः' दीष्मानैः 'आदि-त्येभिः' च सह। इमे च ऋमवः अमृतसारमानन्दमरितं सोमं सम्पाद्य मानुते पक्के समाहरन्ति। तैः सह मरुतः (प्राणवरुप्णां मितिष्टत्तपः) इन्द्रः (शुद्धसन्तं दिन्यं चेतः) यरुणादयश्च राजातः (दिन्यपारिशुद्ध्यादीनि वैमवानि) समुपस्थिताः सङ्गता मवन्तिति मादः ॥

#### इति प्रथमस्य दितीये प्रथमी वर्गः

अथासिन् धक्ते पष्टीमृचमाइ-

उत त्यं चेमुसं नवं त्वप्टेंदेवस्य निष्क्षेतम् । अर्कतं चतुरः पुनेः ॥६॥ उत त्यम् चुमुसम् नवेम् त्वप्टंः देवस्यं निःक्षेतम् अर्कतं चतुरः पुनारिति ॥

उत अपि प त्वष्टुः नष्टुनामकस विश्वतक्षणभ्यापाराधिकतस देवस्य नवं न्दनं निष्कृतं देन निष्पादिदिमत्यर्थः । त्यं वं चमसं सोमरसवाच्य-अमृतानन्द-भारणक्षमं पानपात्रं एकं पुनः पुनरि चतुरः चतुर्धा विभक्तान् अकर्त कृतवन्तः, क्रमन इति कर्तृपदमध्याहार्यम् । नवम्- न्यते स्त्यते कर्मणि अप् । अकर्त- अकृषत क्रमो छङि तादेशः छन्दसि, तथा च्लेलीपः ॥

यहे देवाश्रतुर्व्यूहात्मके चमसे पानपात्रे सौम्यममृत्यसं पिवन्ति । आदौ विश्वह्यनिर्मात्रा सष्ट्रा मनुष्याय एक एव चमसो दत्तः, स तेनैव नवीकृतः परिनिष्ठितः ।
स चाक्रमयो देहः जागरितस्थानप्रज्ञावस्थासमाश्रयो भवति । यत्र सर्वानुभृतिसारः
सोमग्रन्दवाच्यो रसो देवानां पानाय समर्प्यते । ज्ञानप्रकाश्रविभवा ऋभवस्तमेकं अञमयदेहं चमसं चतुर्व्यूहं कुर्वन्ति । तथाकरणस्य सामग्री अञ्चनयश्रवोऽपि सक्ष्मतराभ्यः
ह्यवित्रभूमिभ्यः समुपादीयते । एवमत्र प्रथमं पात्रं अन्तमयं श्ररीरम् । तस्मिनेव
चतुर्धा कियमाणे अन्यानि त्रीणि निष्पादितानि मवन्ति । प्राणमयं मनोमयं त्रयाणां
अपि मूलं कारणात्मकं शरीरं चेति बोध्यम् ॥

### सप्तमीमृचमाइ-

ते नो रल्लीन धत्तन् त्रिरा साप्तीन सुन्वते । एकमेकं सुशुस्तिभिः ॥७॥ ते नः रल्लीन धत्तन त्रिः आ साप्तीन सुन्वते एकम्ऽएकम् सुशुस्तिभिः ॥

ते प्वींकिदिव्यकर्माणो यूपं हे ऋभवः नः असाकं सम्बन्धिने सुन्वते यज-मानाय रत्नानि रमणीयानि रवीरित्यर्थः, धत्तन धत्त, धारयत [तनादेशरूछान्दसः]। कानि रत्नानिः त्रिः आ त्रिवारं आष्ट्रतानि स्नाप्तानि सप्तवर्गीयाणि, सप्तसङ्ख्या-निष्पणवर्गस्पाणि (सप्तानां चर्गः साप्तं, सप्तनोऽञ् छन्दसि । अत्र वर्गेण वर्गि लक्ष्यते न चेदेकवचनमेव स्थात्)। तानि रत्नानि एकमेकं प्रत्येकं सुश्वास्तिभिः शोभन-श्रंसनैः, साधुनिष्कर्पणैरित्यर्थः 'धत्तन' इति सम्बन्धः ॥

मतुष्याय चतुर्भ्हात्मकसुखमयशरीरसम्पादनेन ऋमवसं सत्यचिन्मयभामाभि-बासधमं ष्यधः । तेन तसिन् सिद्धे सम्पन्ने, भूरादिसप्ततस्वात्मक-विश्वसत्तागर्ते ज्ञानन्दं तस शरीरे प्राणे मनसि च त्रिष्वपि प्रत्येकं निष्कर्षेण प्रतिष्ठापयितुं प्रभव इति देतोः 'एकमेकं त्रिः साप्तानि रत्नानि भत्तन' इत्युक्तम् ॥

महमीपृषमाद-

अर्धारयन्त वह्नयोऽभेजन्त सुकृत्ययां । भागं देवेषु युज्ञियम् ॥८॥ं अर्धारयन्त वह्नयः अभेजन्त सुङ्कृत्ययां भागम् देवेषुं यंज्ञियम् ॥

वह्नयः वोढारः, मनुष्यस अमृततादिसम्पादनाय यज्ञनिर्वाहिन ऋभवः, सुकृत्यया श्रोभनं कृत्यं एकचमसचतुष्टपकरणादिकं यसां क्रियायां तथा करणभूतया, देवेषु देवानां (पष्ट्ययें सप्तमी) यज्ञियं यज्ञाहं भागं प्रत्येकं देवानां यथाविधि मजन्नीयं अंशं अधारयन्त धारितवन्तः अभजन्त विभक्तवन्तः ॥

मानुष्यां सिद्धायां प्रज्ञायां सदानन्दभवाहान् धारियतुमृभवः प्रभवन्ति । तसात् यहोनाविष्कृतानां देवानां एकेकसी यक्तमानन्दभरितं भागं विभज्य दातुं स्वकर्मन् सम्पत्त्या समर्था भवन्ति । तादृशं यथाभागं विभजनं साधुकर्मणे पूर्णफलाय यज्ञायान् त्यन्तमपेक्षितिवि ब्राह्मम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वितीयो वर्गः

पश्चमेऽनुवाके चतुर्थ 'इहेन्द्राग्री' इत्यादिकं पहुचं स्क्तम् । ऋषिच्छन्दसीः पूर्वषत् । इन्द्राग्री देवते ॥

तत्र प्रथमामृचमाह-

ड्रहेन्द्राश्ची उपहर्ये तयोरित्स्तोमेमुश्मित । ता सोमं सोमुपातेमा ॥१॥ इह इन्द्राश्ची इति उपहर्ये तयोः इत् स्तोमेम् उशमुसि ता सोमेम् सोमऽपार्तमा ॥

इह असिन् प्रवर्तमाने यजने इन्द्राग्नी इन्द्रं अग्निन्च उपह्रये आह्वयामि । तयोरित् इन्द्राग्न्योस्तयोरेव स्तोमं स्तोत्रं उदमसि उदमः, कामयामहे (वश्व कान्ती, लटो मस्, इदन्तो मसिः इति इकारोपजनः) ता तौ सोमपातमा अति-

क्ष सूत्ते ऽस्मिन् प्रतिपादितानि धार्भेत्राणि कर्माणि धरयत्रापि वीत्य-दैर्घतमस-प्रासिष्ठ-प्रेषामित्र-वामदेष्येषु स्तिषु गीतानि भवन्ति । ऋमुकार्यविवरण च हचिद्विशेषतः इतम् । जिल्लामूनां पर्याशीचनार्हाणि धार्भेष- स्वरूपलानकर्मसम्पत्तिप्रतिपादकानि स्तान्येतानि भवन्ति— मंग. १, सू०, ११०-१११; १६१; १, ६०६ ४, १६-३७.

द्यपेन सोमानां पातारौ देवौ स्तोमं अभिपूतं पिवेतामित्य प्याहार्यम् । द्युस्यान इन्द्रः प्रिवीस्थानोऽपिः, यजमाने द्यावाष्ट्रिय्योर्जगत्पित्रोः साङ्गत्यं अनेन देवताइन्द्रेन सोम- द्यपितेन साधितं सात् ॥

द्वितीयामृचमाह-

ता युज्ञेषु प्रशंसतेन्द्राप्ती शुंभता नरः । ता गीयुत्रेषु गायत ॥शा ता युज्ञेषु प्र शंसत इन्द्राप्ती इति शुंभत नरः ता गायुत्रेषु गायत ॥

हे नरः पुरुषाः, ता तौ इन्द्राग्नी उभौ देवौ यज्ञेषु पजनेषु प्रशंसत प्रकरेंण स्तुत, शुम्भत शोभितौ कुरुत (शुम्मितः शोभार्यः, संहितायां तकारस्य दीर्घः छान्दसः)। ता तौ देवौ गायत्रेषु गायत्रीच्छन्दस्कमश्रेषु गीयमानेषु गायत गानेन स्तुत ॥

वृतीयामृचमाह--

ता मित्रस्य प्रशस्तय इन्द्राग्नी ता हैवामहे । सोम्पा सोर्मपीतये ॥३॥ ता मित्रस्य प्रऽशस्तये इन्द्राग्नी इति ता हुवामुहे सोम्ऽपा सोर्मऽपीतये ॥

ता तौ इन्द्राझी उभौ च देवौ, सङ्गतौ इन्द्रभूतौ हवामहे आह्ययामः । किमर्थम्? मित्रस्य यजने वहुङ्गे वेपम्यनिवारणपूर्वक-सामरस्यसंविधायकस्य मित्रा-रमनः सहदो देवस्यादित्यस्य प्रशस्तये प्रकृष्टच्यातये । अपि च ता तौ सोमपा सोमपौ देवौ इन्द्राशी सोमपीतये सोमपानाम इवामह इति सम्बन्धः । सन्द्रप्रयोः इन्द्राम्पोः सङ्गत्या साङ्गत्यसौहार्दादिसम्पादकस्य मित्रस्य प्रख्यातिः स्वात् ॥

चतुर्थीमृचमाह्—

द्र्या सन्तो हवामह उपेदं सर्वनं सुतम् । इन्द्रामी एह गेच्छताम् ॥४॥ द्रमा सन्तो हवामहे उपे इदम् सर्वनम् सुतम् इन्द्रामी इति आ इह गुच्छताम् ॥

सुतं स्वतोमम् (पीवाः गावः, पीवोदकाः, भक्ताः ब्राह्मणा भक्ताकाः इतिबत्

सुतः सोमो यस्मिन् तत्) इदं सवनं यजनं उप उपगन्तं उम्रा उग्रौ ग्रूरौ सन्ता सन्तौ पश्रद्धिपां वधे विकान्तौ, तौ देवौ हवामहे आह्वयामः । इन्द्रामी तौ इह अस्मिन् असदीये यजने यजनमुद्दिश्य, आगच्छताम् आगतौ भवताम् ॥

पश्चमीमृचमाह--

सा महान्ता सद्स्पती इन्द्रशि रक्षे उञ्जतम् । अर्प्रजाः सन्ख्त्रिणेः ॥५॥ ता महान्त्रां सद्स्पती इति इन्द्रशि इति रक्षेः उञ्जतम् अप्रजाः सन्तु अत्रिणेः ॥

तौ प्रकृतौ महान्ता महान्तौ सदस्पती सदसस्पती सदसो पश्चगृहस्य सर्वान्तरङ्गविहरङ्गसम्पन्नस यजमानशरीरस पती पालकौ इन्द्रामी इन्द्रोऽप्रिथ युवाम् रक्षः जात्येकवचनं रक्षांसीत्यर्थः उठज्ञतं हतम् (उछातिर्वधकर्मा)। अन्निणः मक्ष-पितारोऽस्माकम् (बद मक्षणे) राक्षसा इत्यर्थः अप्रजाः असन्तानाः सन्तु निर्वीर्या मवन्तित्यर्थः। सदस्पती- समासे प्रातिपदिकमकारस्य रुत्रामावण्छान्दसः॥

पष्टीमृचमाइ---

तेने स्त्येने जारतमधि प्रचेतुने प्रदे । इन्द्रांग्री शमी यच्छतम् ॥६॥ तेने स्त्येने जागृतम् अधि प्र<u>ध्चेतु</u>ने प्रदे इन्द्राग्नी इति शमी युच्<u>छत</u>म् ॥

हे इन्द्राझी! तेन वच्छव्दवाच्येन सत्येन नित्यसिद्धेन धर्मेण, यसातु-रीधेन वयं यजामहे देवान्, युवामुपासहे वेत्यर्थः, जागृतम् जागरिवौ मवतम्, अस-द्विपये निर्णिमेपौ भवेतम् । कः? अधि उपरि प्रचेतुने प्रकर्षेण चेतयते पदे स्थाने 'परमस्यां परावति' 'त्रिपादस्यामृतं दिवि' 'विष्णोर्यत्परमं पदम्' इत्यादिमन्त्रन्णैंभिहितं तत्पदमेव 'प्रचेतुनं पदम्' । (चिती संज्ञाने, ण्यन्तः, औणादिकः उन-प्रत्ययः) । ते। युवां द्वामी श्ररणं दिच्यं गृहमित्यर्थः, यच्छतं दत्तम् नः इति शेषः ॥

ज्वलितऋतुभूतोऽग्निविमवः, भाखरचेतोभूत इन्द्रविमवः । उभाम्पां सङ्गताम्पां ज्ञागरूकाम्पां लन्धन्पं तत्पद नः शरणं सिद्धमिति निश्चपोऽत्र प्रत्यपादि ॥ इति प्रथमस द्वितीये वृतीयो वर्गः पश्चमेऽनुवाके पश्चमं प्रातर्युजेत्यादिकं एकविंशत्यृचं स्कम् । तस ऋषिब्लन्दसी पूर्ववत् । देवताविशेषस्तु सत्र तत्र ऋचां व्याख्याने स्पष्टो मविष्यति ॥

तत्र प्रधमामृचमाह्-

श्रातुर्युजा वि बोंधगाश्विनावेह गंच्छताम् । अस्य सोर्मस्य पीतर्ये ॥१॥

प्रातुः अं वि वोध्य अश्विनी आ इह गुच्छताम् अस्य सोर्मस्य पीतये ॥

सक्तेऽसिकादाश्रतस्र आश्विन्यः । प्रातर्युजा प्रावर्युजो प्रातः यजनस्य प्रारम्भे (प्रातःसवने इति वाद्यपक्षे) संयुक्तो (प्रावर्युज्ञाते इति प्रावर्युजो) अश्विनो देवी विद्योधय प्रवृद्धौ कुरु । आत्मन एव प्रेषणिमदम् । तथैवाह स्कन्दस्वामी व 'आत्मन एवायमन्तरात्मनः प्रेषणादमेवी होतृतात्' इति । तौ प्रवोधितौ इह यजनं प्रति आगच्छताम् । किमर्थम् अस्य अभिप्रतस्य सोमस्य पीतये पानाय । अस्य अभिप्रतस्य सोमस्य पीतये पानाय । अस्य अभिप्रतस्य सोमस्य पीतये पानाय । अस्य अभिप्रतस्य सोमस्य पीतये पानाय ।

द्वितीयामृचमाइ-

या सुरथी रथीर्तमोभा देवा दिविस्पृशी । अश्विना ता हेवामहे ॥२॥ या सुररथी रथिऽतेमा उभा देवा दिविऽस्पृशी अश्विनी ता हवामुहे ॥

या यो उभा उमी देवा देवी अश्विमा अश्विमी सुरथा सुरथी, श्रोमनो रथो ययोस्तो रिधतमा रिथतमा अतिश्येन रिधनो दिविस्पृशा दिवि स्पृशी (तत्पुरुषे कृति बहुलम् इत्यलुक्) दिवि स्पृश्यतः, धुवासिनावित्यर्थः । ता तौ ह्वामहे आह्रयामः । येत्यादिषु द्विचचनस्य आकारः छन्दिस ॥

त्तीयामृचमाइ—

या वां कशा मधुमत्यश्विना सूनृतीवती । तयो युज्ञं मिमिक्षतम् ॥३॥ या वाम् कशां मधुमती अश्विना सुनृतीऽवती तयो युज्ञम् मिमिक्षतम् ॥ हे अश्विना अधिनी, वां युवयोः मधुमती माधुर्यवती सूनृतावती श्रोमनसत्यसम्पन्ना च कशा (वाङ्नाम) या वाग्वर्वते, तया कश्या अधिनोदनसमर्थया थनं इमम् प्रकृतम् मिमिक्षतम् सिक्तं क्रुरुवम् (सेचनार्थस्य मिहेः सन्)। दिवो द्विहरुपसः अधिनोर्जायासं, सा चोपोदेवी धन्नुवा अवावरी विमावरीत्यादिखरूपगुण-बोधकः शब्देरिमवर्णितेति चात्र सार्पम्। कशा वागिति सायणीया वापश्वन्याख्या च अनुग्रहाति। माधुर्य-शोभनसत्यत-गुणविशिष्टमा अत एव रसभ्यिष्ठमा वाचा यञ्जिमं (सिक्तं) रसार्द्र क्रुरुवम् इति मन्नार्थः। अश्वो यया वोद्यते सा कशा अश्ववाडनी प्रसिद्धा लोके। अत्र वाचोऽपि वत्सामध्ये वर्वते, अत एव कशा वागिति पठितम्। अत्र चिन्तकानां तारतम्यपरीक्षाये कर्मठच्याख्यानसारांशो लक्षणीयो भवति। कशा अश्ववाडनी 'मधुमती' उदकवती किल । कथम् श्वथस शीघगत्या यत् खेदोदकं स्ववि तेन क्षिना! कथं अश्ववाडनी सा सन्तवावतीति चेदाहुः। तीवेण कशावादनेन यो चनिर्निष्पद्यते, ताडनवेलायां अश्वारुदेन पश्च आक्रोशः क्रियते, तदुभयं यजमानस्य प्रियम्। कृतः श्विघगमनहेतुतात्त्योः ताडनघ्वरेराकोशस्य च।।

चतुर्थीमृचमाह—

नृहि वामस्ति दूरके यत्रा रथेन गच्छेथः । अश्विना सोमिनो गृहम् ॥४॥ नृहि वाम् अस्ति दूरके यत्रे रथेन गच्छेथः अश्विना सोमिनेः गृहम् ॥

हे अश्विना अभिनो, यत्र यसिन यहे यहार प्रति रथेन शीघगमनेन यानेन वां पुनां गच्छथः, तत् सोमिनः गृहं सोमनतो यजमानस यहागृहम् दूरके द्रे नहि अस्ति न वर्तते खलु । शीघगत्या भणमपि न किश्चिद्रे वर्तते । अपि च सोमिनो गृहं प्राणमयशरीराद्याधारभूतं अन्नमयं शरीरं कथं द्रे वर्तताम् ?

अथ चतसः सिवत्देवताकाः, तत्र प्रथमां सक्तस पश्चमीमृचमाह— हिरंण्यपाणिमृत्तये सिवतार्मुपेह्नये । स चेत्तां देवतां पृदम् ॥५॥ हिरंण्यऽपाणिम् कृतये सिवतारंम् उपं ह्वये सः चेत्तां देवतां पृदम् ॥ हिरंण्यपाणिं दिरण्मपहत्तम् सिवतारं प्रसिवतारं पर्यं अतये हृद्ये उपहृत्ये आह्यामि । सः चेत्ता शाता मनति, घेतियता ना अन्तर्मानितण्यर्थः । सः देवता सर्वदेवमयः पुरुषः, सर्ववेदप्रतिपादिता देवता मनति । सः पद्मू प्राप्तन्यं स्थानं मनति । सविता हिरण्मयः पुरुषः, स एव झाता, स एव देवता, स एव प्राप्तन्यं पदमिति च प्रतिपादितम् । पाणिपादहस्तकरादयो रिव्मवाचका बोध्याः । तस सवितुरुत्तमस्य पुरुषस्य सर्वदेवदेवस्य सर्वथा हिरण्मयतं साक्षात्कारक्षमं इत्यापं दर्शनं चिरन्तनः सिद्धान्तथ ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्थो वर्गः

अथासिन् स्के पष्टीमृचमाह-

अपां नपोत्तमवंसे सवितार्मुपे स्तुहि । तस्ये व्रतान्युंश्मिस ॥६॥ अपाम् नपोतम् अवेसे सवितारम् उपे स्तुहि तस्ये व्रतानि उश्मिसः॥

'आपो वा इदमग्र आसन्' इत्यादी विश्वसृष्टेः प्रागवस्या द्वुतगतिसम्पन-विश्वमूलसामग्रीति विवश्वा ग्राह्या । वस्तुतो जन्मरहितस्य सवितुः अपां अपत्यत्वं विश्वसृष्टमपेक्षया श्रोक्तम् । मनुष्ये यजमाने अप्छन्दसङ्केतितानां सर्जनसामग्रीभूततेजीपलादीनां अपत्यं यथा अग्निमंबति, तथा सविता च अनन्तरापत्यं वा जायते ।
'नपात्' अपत्यनाम, पात्रेऽपि वर्तते । एवं ब्रह्माण्डे पिण्डाण्डे च अपां नपात्
सविता श्रोक्तः । सर्यस्य जन्म शातः समुद्रादुदयः, तसादपां नपात् सविता इति स्थूला
दृष्टिः ॥

अपां नपातं सवितारं देवं अवसे सवर्धनाय उपस्तुहि उपेत्य स्तुत्या भजस । अन्तरात्मनः प्रैपः । तस्य सवितुः व्रतानि कर्माणि (नित्यसिद्धानि) उदमसि उद्माः कामयामहे ॥

सप्तमीमृचमाइ-

विभक्तारं हवामहे वसोश्चित्रस्य राधंसः । स्वितारं नृचर्क्षसम् ॥णा विऽभक्तारम् हवामहे वसोः चित्रस्यं राधंसः स्वितारंम् नृऽचर्क्षसम् ॥ चित्रस्य बहुविषस राधसः सर्वतिद्विनिधानस (राध साध संसिद्धौ) वसोः भनस (सर्लोकवासदेतुभ्वद्रव्यस) विभक्तारं विभव्य दावारं सवितारं स्रष्टारं देव-देवं हवामहे आहुयामः । कीष्ट्रशम् ? नृचक्षसं नराणां द्रष्टारं, नृन् षष्टे इति नृचक्षाः तम्, चधेर्वहुलमिति असुन् । यद्यपि वसु राघ इति उमयमपि घनवाचि, तथाऽपि विश्वेपोऽवधेयः । 'चित्रं राघः' 'विश्व प्रश्च' इत्यत्र प्रागुक्तम् ॥

### अप्टमीमृचमाह—

सर्खाय आ नि पींदत सिवता स्तोम्यो नु नेः। दाता राधीसि शुम्भति ॥८॥ सर्खायः आ नि सीदत सिवता स्तोम्येः नु नः दाता राधीसि शुम्भति॥

हे सखायः, समानेऽन्तर्यजने प्रवृत्तान् सुद्धः प्रति सम्बोधनम् । आ अर्वाक् निषीद्त उपविश्वत, स्तुत्यं देवं उपासीना भवत । सविता देवः नः अस्माकं नु क्षिप्रम् स्तोम्यः स्तोममईति, स्तुत्यः । सः दाता दिव्यवासहेतुभूतस्य 'वसोः' सर्वसिद्धिकरस्य 'राधसः' च प्रदाता राधांसि उक्तस्वरूपाणि धनानि शुम्भिति दीपयति, प्रकाशयति, लभ्यसेन नः प्रदर्शयतीति यावत् । शुम्भितदींसौ शोभायां च अन्तर्भावितण्यर्थः । शुम्भित ददातीति प्राहुरेके व्याख्यातारः ॥

# नवमीमृचमाह-

अग्ने पढीरिहार्वह देवानीमुश्तिर्थ । त्वष्टीरं सोमेपीतये ॥९॥ अग्ने पत्नीः इह आ वह देवानीम् उश्तिः उप त्वष्टीरम् सोमेऽपीतये ॥

आग्नेय्यो द्वे ऋची भवतः । हे अग्ने, देवानाम् इन्द्रादीनां पत्नीः इन्द्राण्याद्याः इह अस्मिन् यजने उप समीपे आवह । कीह्यीः ? उशतीः कामयमानाः यजमानस्य यजनिमिति श्रेपः (वश कान्तौ श्रविर डीप्)। तथा त्वष्टारम् देवदिल्पिनं उपावह इति सम्बन्धः । किमर्थम् ? सोमपीत्ये सोमपानाय । स्नीदेवता
अधिकत्य प्रागुक्तम् । पत्युर्देवस्य कारियतः कर्मणः कर्शी पत्नी निर्वाहिनी ॥

# दशमीमृचमाह-

आ मा अम इहार्वसे होत्रां यविष्ट भारतीम् । वर्रुत्री धिपणां वह ॥१०॥

आ ग्नाः <u>अग्ने</u> इह अवेसे होत्रीम् यु<u>विष्</u>ठ भारतीम् वरूत्रीम् धिषणीम् वह ॥

हे असे, अवसे ष्ट्रिये असदिभवर्षनाय साः देवपतीः इह यदेऽसिन्
आवह । हे यिविष्ठ युवतम, आवहनसमर्थ, होत्रां वाचं, आहातीं शिक्त बावह ।
तथा भारतीं मरतसादित्यस्य मां, ऋतस्य षृहतो ज्योतिषः वृहत्त्वभास्यत्तसम्पन्नां
सत्यप्रमां आवह । वरूत्रीं वरियतीं सर्वमाष्ट्रत्य लसन्तीं धिषणां प्रहामर्यी भारतीं
आवहेति सम्बन्धः । अत्र भारतीमधिकृत्य आप्रीक्षत्ते अन्यत्र च प्रावप्रपश्चितम् ।
सा षृहज्योतिषः ऋतमा, दृष्टिश्रुत्योः इळा-सरस्त्रत्योः प्रतिष्ठा मवति । अत्र 'होत्रा वरूत्री विषणा' इति तस्याः प्रभावस्यस्पयोधिनीनां शक्तीनां भारतीसामानाधिकरण्यं प्रति-पादितम् । समुचयवाचकस्याथवणं एवं अन्वयग्रहणस्य प्रोद्धलकं उपपादकं च भवति । सायणस्तु होत्रा होमनिष्पादिका अप्रिपत्ती, भारती आदित्यपत्नी, वरूत्री धिषणा सरस्ति चेति मन्यते ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पश्चमी वर्गः

अथासिन् स्के एकादशीमृचमाह—

अभि नों देवीरवेसा महः शर्भणा नृपत्नीः । अर्थिछन्नपत्राः सचन्ताम् ॥१९॥

अभि नः देवीः अवंसा मृहः शर्मणा नृऽपत्नीः अचिछन्नऽ-पत्राः सचन्ताम् ॥

देवीः देन्यः अस्यां प्रतिपाद्यमाना देवपत्न्यः ग्रा इत्यर्थः, नः असान् अवसा वर्षनेन महः महता (मह प्जायां, किप्, तृतीयैकवचनस्य इसादेशः) शर्मणा सुलेन च अभिसचन्तां भाभिष्ठरूपेन सेवन्ताम् । कीदृश्यः? नृपत्नीः नराणां देवानां पत्न्यः शक्तयः। अच्छिन्नपत्राः भच्छिन्नानि पत्राणि यासां ताः, विहायसा गमन-साधनानां पत्राणां आसां पक्षाणां छेदो नास्ति । अश्रान्तवाहना इति स्कं. । 'अवः' महत् अर्भ च नोष्नुगृह्यन्तिति भाषः ॥

द्रादशीमृजमार्---

इहेन्द्राणीमुर्प हृये वरुणानीं खस्तये । अग्नागी सोमंपीतये ॥१२॥ इह इन्द्राणीम् उपं हृये वरुणानीम् खस्तये अग्नागीम् सोमंऽपीतये ॥

इह असिन् पहे खस्तये धेमाय इन्द्राणीं इन्द्रपतीं वरुणानी वरुणपतीं अग्नायीं अग्निपतीं उपह्वये आह्रयामि । किमर्थम् ? सोमपीतये सोमपानाय । जासां सोमपानेन खिला भवत्येव यजमानस, ततः खस्तय इत्युक्तम् ॥

## त्रयोदशीमृचमाह—

मही द्योः पृथिवी चे न इमं युज्ञं मिसिक्षताम् । पिपृताक्षो भरीमभिः ॥१३॥ मही द्योः पृथिवी च नः इमम् युज्ञम् मिसिक्षताम् पिपृताम् नः भरिऽमभिः ॥

असा उत्तरसाश दावापृथिवयों देवते । मही महती (अत-शब्दलोपश्छान्दसः, मह्च्छव्दात् छीप्) द्योः घुलोकदेवता पृथिवी च भूदेवी च नः असाकं इमं यज्ञं सिमिक्षतां सेकुमिच्छतामित्यर्थः, (मिहेः सेचनार्थस सनि रूपम्) भरीमिभः मरणैः पोपणैः (विभर्तेः हमन्) नः असान् पिषृताम् प्रयताम् (पृ घातोः प्रणा-र्थस लोटि रूपम्, अभ्याससाकारस इकारः छान्दसः) । उमे द्यौः पृथिवी च सन्सारभूतेन रसेनामान् सुखाद्रीन् रसमरितान् क्रस्ताम्, सीयैर्भरणसामर्थ्यः प्रयतां च ॥

# चतुर्दशीमृचमाह—

तयोरिद्घृतवृत्पयो विर्पारिहन्ति धीतिभिः। गुन्धर्वस्यं ध्रुवे पुदे ॥१४॥ तयोः इत् घृतऽवेत् पर्यः विर्पाः रिहन्ति धीतिऽभिः गुन्धर्वस्यं ध्रुवे पुदे ॥

तयोरित् द्यावा-पृथिन्योरेव घृतवत् दीप्तिमत् पयः सारभूतं रसमित्यर्थः, विप्राः विपश्चतः भीतिभिः धारणसमर्थप्रद्याष्ट्रतिभिः रिहन्ति लिइन्ति, आखा-दयन्ति (लकारस्य रेफः छान्दसः) । स्थूला जडस्थाना भौमा चित् पृथिवीशन्द-सङ्केतिता मशति । सक्ष्मतरा चेतःस्थाना दिन्या चित् घौरिति सङ्केतिता । उमयोः सारांशभूतो रसः अमृतमयः भाखरो भवति 'घृतवत् पयः'। तं आखादयन्ति विप्राः स्वाभिविशिष्टप्रद्याभिः । तर्हि क तं रसं 'रिहन्तिः' गन्धर्वस्य ध्रुवे स्थिरे पदे

स्माने । गन्धवेस स्मानं अन्तिरिक्षमिति वदन्, आकाशे वर्तते द्यौः पृथिवी च तयोरेव सम्मिन्ध पृतसद्दशं अलं विप्रा लिहन्तीति व्याचष्टे सायणः । यास्क एवं मन्यते 'सुनुप्रः सूर्यरिक्षः गौरुव्यते' तां धारयते यः सोमः स गन्धवेः, आहादमयलात् स धन्द्रमा इति कचित् कीर्त्यते । 'अत्राह गोरमन्वत नाम लप्टुरपीव्यम् । इत्या चन्द्रमसो गृहे' (१-८४-१५) इति पुरलाद्रक्ष्यते । तसानेह विलार इव्यते । इदं लिह द्योष्पम्, यत्र ऋतरिक्षम्दीप्तः स्थिरो लसति तसिन् सौम्ये पदे 'विणोः पदे परमे मन्य उत्सः' इत्यत्र च मञ्चवणीऽवधेयः (१-१५४-५) 'विप्राः पृतवत् पयो रिहन्ति' भासमानं इत्यतं रसमालादयन्ति ॥

पञ्चदशीमृचमाह—

ह्योना पृथिवि भवानृक्षरा निवेशेनी । यच्छो नः शमी सप्रर्थः ॥१५॥ ह्योना पृथि<u>वि भव अनृक</u>्षरा निऽवेशेनी यच्छे नः शमी सऽप्रर्थः ॥

असाः पृथिवी देवता । हे पृथिवि, तं स्योना सुखा (स्रोनं सुखनाम)
अनुक्षरा कण्टकशून्या (ऋक्षरः कण्टकः) निवेशनी निवेशस्थानभूता, असाकं
निवेशनयोग्या वा भव । शतुशून्यसुखवासभूभवेत्युक्तम् । नः असम्यं सप्रथः
विस्तारभूतं (प्रथ प्रख्याने, असुन्) शर्म शरणं यच्छ देहि ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पष्टो धर्गः

अथ पहुँषान्यः । स्रकेऽसिन् पोढशीमृचमाह—

स्रती देवा अवन्तु नो यतो विष्णुर्विचक्रमे। पृथिव्याः सप्त धार्मभिः ॥१६॥ स्रतीः देवाः <u>अवन्तु नः</u> यतीः विष्णुः विऽचक्रमे पृथिव्याः सप्त धार्मऽभिः॥

सर्वोत्तम बादित्यो दिण्यः परमेश्वरः प्रस्तुतः । अतः (एतच्छब्दात्तिसङ्) ध्रुक्षात्, तसादित्यर्थे प्राधम्, यचदोनित्यसम्बन्धात् यत इत्युक्तत्त्र श्रवणाच । देवाः इन्द्रादयः नः असान् अवन्तु वर्धयन्तु । यतः यसात् विष्णुः (ज्यापनार्याद्विवेर्द्ध्कः) ज्यापको देवः पृथिठयाः (सम्बन्धे पष्ठी) पृथिवीसम्बन्धिभिः सप्त सप्तभिः (विमक्तिन्यत्ययः) धामिनः स्यानैः द्वारा विचक्रमे विशेषेण पदन

विन्यासं कृतवान्, विकान्तवानित्यर्थः । यस्मात्तेजोनिष्धेः (स्मानात्) विष्णुः पार्थि-नानि सप्त घामानि वितत्य क्रान्तवान् तदेव स्थानं तदेकमूलानां देवानामपि । व्यापार-भेदारप्रयग्व्यक्तास्ते स्वानुप्राद्यां अभिष्कृद्धिं नः प्रयच्छन्तिति प्रार्थनाः ॥

#### सप्तदशीमृचमाह---

हुदं विष्णुर्विर्चक्रमे श्रेधा नि दंधे पुदम् । समृद्धिससय पांसुरे ॥१७॥ हुदम् विष्णुः वि <u>चक्रमे</u> श्रेधा नि दु<u>धे पु</u>दम् सम्ऽर्जव्हम् <u>अस्य पांसुरे ॥</u>

इदं सर्विमिदं विश्वं विष्णुः व्यापकः परमो देवः विचक्रमे विकान्तवान् । विक्रमणप्रकारमाद । क्रेधा त्रिविधं पृथिव्यां अन्तिरिधे द्युलोके च पदं निद्धे पाद-विन्यासं कृतवान् । तेन कि प्रत्य श्रि अस्य विष्णोः पांसुरे पदध्लिमति प्रदेशे (मत्यीयः रः) समूळहं समूढं सम्यक् दढं प्रतिष्ठापितं इदं सर्विमित्यर्थः (संपूर्वकाद् विदेशः कः, संप्रसारणम्) । त्रेधा- त्रिश्च्दाद् एधाच् प्रत्ययः ॥

#### बरादशीमृचमाह--

त्रीणि पुदा वि चेकमे विष्णुंगेंपा अदिभयः । अतो धर्मीणि धारयेन् ॥१८॥ त्रीणि पुदा वि <u>चक्रमे</u> विष्णुंः गोपाः अदिभयः अतः धर्मीणि धारयेन् ॥

गोपाः गोपायिता रक्षकः सर्वस्य जगतः अदाभ्यः न दम्मयितं वद्ययितं वा शक्यः अनिमगम्यप्रभावः विष्णुः त्रीणि पदा पदानि विचक्रमे विशेषेण कान्त-

<sup>•</sup>सप्तत्तवारिमका विश्वसत्तेति प्रागुक्तम् । यथा प्रथिव्यादिभूतपञ्चकव्यवद्वारे प्रथिव्यां इतरभूतान्तर्माविः पि भंत्राभूयस्त्वेन प्राधान्यात् प्रथिवीति व्यवद्वारः, एवं प्रथिव्यां प्रथिवीतरत्त्वप्रधानानां भुवक्षीकादिसत्त-क्षीकान्तानां कर्ष्वधान्नां धर्तनं घोष्यम् । इदमत्रावधेयम् । विष्णोविक्रमणस्य यन्मूछं स्थानं वदेव देवानामपीति असामृति स्पष्टं छद्यते । पार्थिवैः सप्तभिर्धामभिर्विष्णोः विक्रमः स्पष्टोऽजायतः । भनेन अपरन्तर्षात्रिकः सप्तस्तिष्णोः विक्रमः प्रपष्टोऽजायतः । भनेन अपरन्तर्षात्रिकः सप्तस्तिष्णोः विक्रमः प्रमुष्ठभतेरयुक्तं भवति ।

भय पण्णामासां वैष्णवीनां ऋचां विषयसङ्घदं अत्रैवाचइमदे । पुराणक्याभिरायां किमिष व्यावयानं भूर्वेषां अभिमतम् । तद्रसम्, आवरणमेवार्यस्य न तु विवरणमिति नेइ तद् विचार्यते । आसां आयापां विष्णु-विकममूळस्थानं देवानामपीरयुक्तम् । द्वितीयस्यां विष्णोविकम एव विश्रोज्ञयकारणमिति बद्दयते । तृतीब-चतुष्योः विष्णुविकमाद्विश्वकिन् धर्माः ध्रियन्ते गुतानि धर्माणि धतानि स्पष्टानि मवन्तीति, अन्त्ययोः अक्रोक्यविकमणेऽपि विद्योः पर्मं पदं तद्यव्यव्यव्यवं स्रिटरगोधरं इति च प्रतिपाद्विष्यते ॥

वान् । इतः ! अतः असात् पृथिवीसानात् । किं इर्वन् ! धर्माणि धर्मान् । विश्वसिन् जगित धारियत्व्यानि कर्माणि धार्यन् सन् विषक्रम इति सम्बन्धः । इह त्रैलोक्यस आश्रयः पृथिवीसानम्, तदसादिकम्य त्रैलोक्ये धारियतव्यान् शाधतान् धर्मान् पालयति ॥

एकोनविंशीमृचमाह-

विष्णोः कर्माणि पर्यत् यतो व्रतानि पस्परो । इन्द्रस्य युज्यः सर्खा ॥१९॥ ः विष्णोः कर्माणि पुर्यत् यतेः व्रतानि पुरुपरो इन्द्रस्य युज्येः सर्खा ॥

सखीन् उपासकान् प्रति सम्बोधनम् । विष्णोः कर्माणि विक्रमसाधितानि पर्यत् यैः कर्मभिः त्रिलोकक्रमणरूपैः (सः विष्णुः) झतानि त्रैलोक्यधारणार्थानि नियतिधानानि कर्माणि पस्पशे स्पष्टवान् स्पष्टीकृतवानित्यर्थः (स्पश्च स्पर्शने, लिट्) । नित्या गृदा धर्मा लोकिकिमपर्याः, विष्णोर्विकमकर्मणा स्पृष्टाः स्पष्टीकृता इत्यर्थः । सः इन्द्रस्य त्रेलोक्यसम्राजः कार्यधुरन्धरस्य युज्यः योग्यः युक्तः (युजेः क्यप्, किलादुणामावः) सखा समानक्ष्यानः ॥

विशीमृचमाह-

तिद्विष्णोः पर्मं प्रदं सद् पश्यन्ति सूर्यः । दिवीव चक्षुरातेतम् '॥२०॥ तत् विष्णोः प्रमम् प्रम् सद् पश्यन्ति सूर्यः दिविऽईव चक्षुः आऽतितम् ॥

सूरयः विद्वांसः विष्णोः तत् तच्छन्दवाच्यं परमं उत्तमं पदं स्यानं सदा कालानवच्छेदेन नित्यमित्यर्थः, पश्यन्ति । दृष्टान्तमाह । दिवीव आकाशे यथा आततं ममन्तवः व्याप्तं चक्षुः नेत्रम् । ऊर्ष्यमाकाशे सर्वतो व्याप्तं विश्वदर्शनसमर्थं चक्षुरिव स्थितं ध्रुवं विष्णोः तत् परमं पदं सदा धरपः पश्यन्ति । अत्र भूमिकायां ददं (ए. १०-१८) प्रसक्तं द्रष्टव्यम् ॥

एकविंशीमृचमाह----

तिहिप्रांसो विप्नयवों जींगूंवेंासः सिन्धते । विष्णोर्यस्प्रमं प्रम् ॥२१॥ तद् विप्रांसः विप्नयवेः जागुऽवांसेः सम् इन्धुते विष्णोः यत् प्रमम् प्रम् ॥

विश्वासः विशाः विषिधतः विपन्यवः विशेषेण स्रोतारः सन्तः (स्तुत्यर्षः पितः, यु-प्रत्यय औणादिकः) जागृवांसः (लागृ निद्राधये, लिटः कसः) निर्णिद्राः नित्योन्मेपशालिनो भूला यत् पूर्वोक्तं विष्णोः परमं उत्तमं पदं धाम मवति, सत्त् प्रसिदं समिन्धते सम्यग्ज्यलयन्ति । नित्यज्वलितस्य परमपदस्य साक्षातकारिष्ठ विशेषु अविन्छिन्नजागरणेषु अन्वरतं आविष्कारणमेन पुनर्ज्वलनं मवति, अत एवं सन्दीपयन्ति 'समिन्धते' इत्युक्तम् । ईदृशाः विस्पष्टपरमार्था ऋचः औपनिपदर्पाणां किचिदाधारभूताः 'तदुक्तमृषिणा' 'तद्दचाऽम्युक्तम्' इत्यादिवाष्यानां बीजायन्ते ॥

#### इति भथमस्य द्वितीये सप्तमी वर्गः

पश्चमेऽनुवाके पष्टं 'तीवा' इति चतुर्विशत्यृचं एक्तम् । मेधाविथिरेव ऋषिः । देवताः वाय्वाद्यास्तत्र तत्र व्याख्यायां स्पष्टाः स्युः । अत्र एकविशिषसञ्ज्ञयाका ऋचः गायत्रीव्छन्दस्काः, शिष्टानां छन्दोभेदो व्याख्यायां द्रष्टव्यः ॥

रामेवां यक्तस प्रथमामृचमाह—

<u>त</u>्रीवाः सोम<u>ोस</u> आ गे<u>द्या</u>शिवेन्तः सुता हुमे । वायो तान् प्रस्थितान् पिव ॥१॥

तीवाः सोमासः आ गृहि आशीः विन्तः सुताः इमे वायो इति तान् प्रऽस्थितान् पिव ॥

वायुर्देवता । हे वायो जगत्त्राण, यजमानस शरीरेऽत्र विशेषतः प्राणभूत । तीलाः निशिताः, अविरतशीव्रधरणशालिन इत्यर्थः (विज निशाने, रक्, दीर्घनं, अस्य नः) इसे स्रोमासः सोमाः सुताः अभिष्रताः । वे आशीर्वन्तः दण्याश्वरः न्याक्यातम् (१-५५) । आगिहि जागच्छ तान् स्रीकर्तम् । प्रस्थितान् वरणाय प्रवितं प्रवर्तन्ते सोमाः । तान् पिव । वायुना सोमरसादानेनैव शरीरं धृतसम्मद्भरं उत्तरदेवताकार्य-विलिसतस्य पात्रं भवेत् ॥

द्वितीयामृचमाह-

डुभा देवा दिविस्पृशेन्द्रवायू हेवामहे । अस्य सोर्मस्य पीतयें ॥श। डुभा देवा दिविऽस्पृशी इन्द्रवायू इति हवामहे अस्य सोर्मस्य पीतये ॥

दिविस्पृशा दिविस्पृशौ (ह्युम्पां ङिः, सप्तम्या अलुक्) युलोकवर्तिनौ उभा उमौ देवा देवौ इन्द्रवायू इन्द्रं मनोधिदैवतं वायुं प्राणाधिदैवतं च हवामहे आइन्यामः । किमर्थम् अस्य सोमस्य पीत्रये स्पष्टम् । यद्यपि वायुर्मच्यमस्थानः इन्द्रसाहचर्यात् युस्थानः स्त्यते । प्रथमं वायुः इदानीं इन्द्रो वायुश्च सोमपानायाहृतौ । अस्य मित्रावरुणौ च प्रस्तुतौ मवतः । अस्य सर्वस्य गृढं तात्पर्य प्राक् प्रपश्चितं मधुन्द्रसः प्रथमानुवाकीपद्रितीयस्के । तथा तृतीयानुवाके मरुतन्तमधिकृत्यापि यदुक्तं तद्यवावधेयम् व्याख्यायमानेषु मन्नेषु ॥

व्वीयामृचमाइ-

इन्<u>द्रवा</u>यू मे<u>नोजुवा विश्रो हवन्त ऊतये । सहस्राक्षा धियस्पती ॥३॥</u>

इन्द्<u>रवाय</u>ू इति म<u>नः</u>ऽजुवी विप्राः ह<u>वन्ते ऊतये सहस्रऽअ</u>क्षा ष्रियः पत्नी इति ॥

मनोजुवा मनोजुवी मनोबद्गितमन्तौ (जुवितर्गितिकर्मा) इन्द्रवायू उमौ देवौ विद्राः विपथितः ऊतये षृद्धये हवन्ते बाह्ययन्ति । कथंभूतौ? सह-स्नाक्ष्मा सहस्रं अधीणि ययोस्तौ, पहुद्धिनः सहस्राक्ष्मेन्द्रस्य साहचर्यात् वायोरिष सहस्राक्षसम् । धियः पारणारिमकाषाः प्रज्ञायाः पती पालकौ, अत्रापि इन्द्रसाह- चर्य हेतः ॥

भतुर्यीमृषमाह-मित्रं वृयं ह्वामहे वर्<u>रणं</u> सोमंपीतये । <u>जज्</u>ञाना पूतदंक्षसा ॥४॥ मित्रम् व्यम् हवाम्<u>हे</u> वर्रणम् सोमंऽपीतये जज्ञाना पृतऽदंक्षसा ॥

वयं यजमानाः सोमपीतये सोमपानार्थं मित्रं वरुणम् उमौ च हवामहे आह्यपामः । कीदशौ शज्ज्ञाना जायमानौ यजमाने जन्म लभमानौ । पूतदक्षसा पवित्रधीकौशलो (शन्दद्वयं च प्राग्न्याख्यातम्) ॥

पश्चमीमृचमाह-

ऋतेन यार्रतार्द्धां वृतस्य ज्योतिप्रपती । ता मित्रावर्रणा हुवे ॥५॥ ऋतेन यो ऋतुऽर्द्धों ऋतस्य ज्योतिपः पती इति ता मित्रा-वर्रणा हुवे ॥

यो ऋतेन सत्येन [खात्मीयेन] ऋतवृधी यजमाने सत्यस वर्धियतारी, ऋतस्य सत्यस ज्योतिपः [यहच्छन्दप्रतिपादितस उत्तमस] पती पालकी भगतः, ता तौ मित्रावरुणा मित्रावरुणी हुवे बाह्ययामि । मित्रावरुणविचारः आकृतः ॥

इवि प्रयमस्य द्वितीयेऽष्टमी वर्गः

ध्के पष्टीमृचमाह-

वर्रणः प्राविता भ्रविनम्त्रो विश्वाभिह्नितिभिः । करतां नः सुरार्थसः ॥६॥ वर्रणः प्रऽञ्जविता भुवत् मित्रः विश्वाभिः क्रतिऽभिः करताम्, नः सुऽरार्थसः ॥

वरुणः देवः असानं प्राविता प्रकर्षेण वर्षियता सुवत् भवतु लेद्छान्दसः,
मित्रः देवश्र विश्वाभिः सर्वाभिः ऊतिभिः अभिष्टद्धिभिः प्राविता भवतु ।
उभी च नः असान् सुराधसः शोभनं राधो धनं येपां तान् करताम् करुताम् ॥
सप्तमीमृचमाह-

मुरुर्त्वन्तं हवामह इन्द्रमा सोर्मपीतये । सजूर्गुणेनं तुम्पतु ॥७॥ भुरुत्वन्तम् हुवामहे इन्द्रम् आ सोर्मऽपीतये सुऽजूः गुणेनं तुम्पुतु ॥ अथ त्वस मरुतानिन्द्रो देवता । मरुत्वन्तं मरुद्रणविशिष्टं [मरुवोऽस सन्वीति मतुपो वलम् ] इन्द्रं सोमंपीतये सोमपानाय आ हिंचोंमहे आह्वयामः । सं इन्द्रः गणेन मरुद्रणेन सह सजूः समानप्रीतियुक्तः तुम्पंतु रहो भवतु [रूप रम्प रहौ, लोट्]। सज्ः— जुपी प्रीत्यर्थे, सम्पदादिरुष्ठणः किप्, समानस समानः, बहुनीहिः। पूर्वपदप्रकृतिसरो वाधितः उत्तरपदान्तोदाचेन । इन्द्रस् हैसमरुद्रणस मिंधु-किन्दसे छक्ते प्रसक्तिः स्मार्थः।

अष्टमीमृचमाह-

इन्द्रंज्येष्टा मर्रहर्णी देवांसः पूर्वरातयः । विश्वे मर्म श्रुता हर्वम् ॥८॥ इन्द्रंऽज्येष्टाः मर्रत्ऽगणाः देवांसः पूर्वऽरातयः विश्वे मर्म श्रुत् हर्वम् ॥

इन्द्रज्येष्ठाः इन्द्रो ज्येष्ठो सुख्यो येषां ते सरुद्गणाः गणिरूपा मरुत्सम्हाः पूपरात्यः पूपा पोपको देवः पूषांख्यः रातिः दाता येषां ते [पूणो देवस प्रमावात् यजमानस्य पोपे सित मरुद्गणपांद्वभिवो भवति, तसात् स दाता 'रातिः' एकः] विश्वो सर्वेऽपि हे देवासः देवाः सम हवं आह्वानं श्रुंत शृणुत [छान्दसः संहितायां दीर्घः, लोट्, मध्यमपुरुषबहुवचनम्, श्रप् व्यत्ययेन, अन्यच छान्दसम्] ॥

नवमीमृचमाइ-

हृत वृत्रं सुदानव इन्द्रेण सुहंसा युजा । मा नो दुःशंसे ईशत ॥९॥ हृत वृत्रं सुऽदानवः इन्द्रेण सहंसा युजा मा नः दुःऽशंसः ईशत ॥

दे सुदानवः शोमनदानाः (दानुभनित्यौणादिको नः) महद्रणाः, सहसा सहस्रता घठवता (मन्तर्णीतमहार्षः) युजा युक्तेन (युनियोगि, किन्) इन्द्रेण सह खुत्रं एतलामकमसुरं हत नाश्चयत (इन्तेः लोट्, मध्यमपुरुषगहुवचनम्) दुःशंसः हुराषंसः, दुष्टाभित्रायः कोऽपि नः समान् प्रति मा ईशल मा भृत् प्रषः । 'ईशः सैयपें, छन्दिस छुने लक्, न माङ्योग इति जहमानः' ॥

दश्मीमृषमाइ-

विश्वनिदेवान् हेवामहे मुरुतः सोमंपीतये । उपा हि एक्षिमातरः ॥१०॥ विश्वनि देवान् हवामहे मुरुतः सोमंऽपीतये उपाः हि एक्षिऽमातरः ॥

जय भारतरहृचः । मरुतः मरुदारुयान् विश्वान् देवान् इमान् गणान् सोमपीतये सोमपानाय हवामहे आह्यामः । ते च मरुतः उग्नाः प्रचण्डवलाः' पृश्चिमातरः एशिः चित्रवर्णा गौः येपां ते, एश्नेः पुत्रा इत्यर्थः, हि प्रसिद्ध्यर्थे, मरुतः ऐन्द्रतेजोवलदीपिता धीष्ट्रतिविभवा अपि प्राधान्येन प्राणशक्युद्भवा नाडीवल-समर्धनप्रमावाः, ततो धीक्षेत्रं प्राप्ता इति बोध्यम्, प्रागुपन्यस्तम् । तेषां माता चित्रवर्णा गौः एश्विशब्दवाच्येति चेदयं सङ्कतार्थः स्पष्टो भवति । प्राणशक्याविभीविवलास-धेत्रभ्ता अन्तर्हितधीष्टत्तिरिक्षमप्रसः अदितिवदस्वण्डाकारान्तिरक्षस्थाना विविधाविष्कार-कलासम्पन्ना सन्त्वमयी शक्तिर्माता मरुतां चित्रवर्णा गौः एश्विरुच्यते ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये नवमी वर्गः

एकादशीमृचमाह-

जयंतामिव तन्युतुर्म्भत्तोमेति धृष्णुया । यच्छुभं याथनां नरः ॥११॥ जयंताम् ऽइव तन्युतुः मुरुतांम् एति धृष्णुया यत् शुभेम् याथनं नरः ॥

हे नरः नेतारो मरुतः, यत् यदा शुभं शोभनं दीप्तं वा पदं प्रति याथन य्यं प्राप्तुय [थनादेशः, यातेः लट्, मध्यमपुरुषबहुवचनस्य रूपम्] तदा मरुतां युष्माकं तन्यतः विस्तारी शब्दः, तनु विस्तारे, यतुच् प्रत्ययः, जयतामिव जियनां शूराणामिव भृष्णुया पृष्टः सन् एति गच्छति । पृष्णुया जि भृषा प्रागलभ्ये, ऋप्रत्ययः, प्रथमैकत्रचनान्तः, याच् आदेशः। शुभं प्रति मरुतां यात्रा वीरजयशोपवती ॥

द्वादशीमृचमाह-

हस्काराद्विद्युतस्पर्यतो जाता अवन्तु नः । मुरुतो मृळयन्तु नः ॥१२॥ हस्कारात् विऽद्युतः परि अतः जाताः अवन्तु नः मुरुतः मृळयन्तु नः ॥ हस्कारात् इसनकारात् दीप्तिकृत इत्यर्थः, इसनमत्र प्रकाशो दीप्तिर्वा भवति (इसतेः सम्पदादिलक्षणः किप्, तसात् करोतेः कर्मण्यण्) विद्युतः विशेषेण घोत-ग्रानात् अतः एतसात् मध्यमस्यानात् अन्तिरक्षात् परि सर्वतः जाताः प्रादुर्भृताः सरुतः देवाः नः असान् अवन्तु वर्धयन्तु, ते नः असान् मृळयन्तु मृडयन्तुः सुखयन्तु ॥

त्रयोदशीमृचमाह-

आ पूर्विञ्चत्रवेहिंपुमांघृंणे धुरुणं दिवः । आर्जा नुष्टं यथा पुशुम् ॥१३॥

आ पूप्न चित्रऽवंहिंपम् आर्घुणे ध्रुणंम् दिवः आ <u>अज</u> नृष्टम् यथा पृशुम् ॥

अथ पौणस्तुचः । प्वाख्यो देव आदित्यानामेकः । सम्प्रकृति घौरस्य कृष्वस पौण सक्ते अस न्यापारो विस्पष्टं वश्यत इति नात्र विस्तरः । हे प्यन् , आघृणे सर्वतो दीप्तिमन् , (धृणः किरणः प्रसिद्धः, दीम्पर्थताद् दीप्तिकां) चिन्नवर्हिपं चित्रं बहुशोमोपलक्षणनानावर्णं विद्धः आसनं यस तं, दिवः धुलोकस्य अत एव तद्वासिनां देवानां ध्वरणं धारियतारं सोमं, अमृतरसः, सोमः देवानां आहारताद् धारकः, आ आ अज आमुद्दि आगमय वा, अन्तर्णीतण्यर्थः । उपसर्गाम्यासात् आख्यातसाम्यासः, अज इति गत्यर्थो धातः । तत्र दृष्टान्तमाद । यथा नष्टं पशुं यथा अदर्शनं गतं अजादिकं पशुं अन्वीक्ष्य लक्ष्या आहरति पशुपालः तथा गृदं सोमं अन्वीक्ष्य आहर प्यक्तिति भावः । अनेन सोमाहरणसामध्ये पूषाः प्रोक्तम् । उत्तरत्र च सोमं रहिस निहितं अधिगम्य साधयतीति वक्ष्यति ॥

चतुर्देशीमृचमाह-

पूपा राजोन्मार्घृ<u>णिरपं</u>गूळ्हं ग्रहोहितम् । अविन्द<u>िच</u>त्रवर्हिपम् ॥१४॥ ़

पूपा राजानम् आर्घृणिः अपेऽगूल्हम् ग्रहां हितम् अविन्दत् चित्रऽविहिपम् ॥ आघृणिः दीप्तिमान्, ज्याख्यातम् । पूषा देनः अपगूळंह अत्यन्तगूढं, (गुह् संवरणे, कर्मणि क्तः) ग्रहा गुहायां रहिस दुष्प्रवेशे स्थाने हितं निहितं आवरकेरसुरैः राजानं सोमं अविन्दत् लब्धवान् । कीदशम् श्वित्रवर्हिषम् ज्याख्यातम् ॥

पश्चदशीमृचमाह-

द्धतो स मह्यमिन्दुंभिः पड्युक्ताँ अनुसेपिधत्। गोभिर्यवं न चर्क्वपत् ॥१५॥ द्धतो इति सः मह्यम् इन्दुंऽभिः पद् युक्तान् अनुऽसेसिधत् गोभिः यर्वम् न चर्कृपत् ॥

उतो अपि च (उत उ इति उत-शब्दस उना सहैकादेशः), सः पूरा महाम् यजमानाय इन्दुभिः (उन्दी क्षेदने, गतम्) सोमेः युक्तान् समवेतान् पट् पट्-सह्ययाकान् पृथिव्यादिषु सप्तसु धामसु पृथिवीं वर्जियता इतरेषां ऊर्ष्वमवस्थितानां पण्णां विमवान् इह पृथिव्यां मिय यजमाने अनुस्तेषिधत् अनुक्रमेण साधयन् [अनु-पूर्वकः गत्यर्थः पिध धातुः, यङ् छुक्, नेदमाख्यातम् शत्-प्रत्ययः, नुमागमप्रतिपेधः] वर्तत इति शेषः । तत्र दृष्टान्तः । न उपमार्थः, यथा कर्षकः गोभिः वलीवदैः यवं यवसुद्दिश्य (यगशब्दः धान्यस्रोपलक्षणम्) चक्तिपत् कृपति पुनः पुनः, कृपिं करोति, तद्वत् । चर्कपत्— कृप विलेखने, यङ् छुकि, लेद्, लडर्शः । अयं पूणो विभवः, येन स तामसैदेवारिभिरपहत्य रहिस निहितं देवानामसभूतममृतं सोममाहत्य यजमानं पुण्णन् उद्धिलोकिषिमवान् सोमरसमरितान् पदे पदे पुनः पुनः सम्पाद्य तं सर्वथा सोमसम्पन्नं विधत्ते ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये दशमी वर्ग

अथासिन् स्के पोडशीमृचमाइ-

अम्बयो युन्त्यध्वेभिर्जामयो अध्वरीयताम् । पृञ्जतीर्मधुना पर्यः ॥१६॥ अम्बर्यः युन्ति अध्वेऽभिः जामयेः अध्वारेऽयताम् पृञ्जतीः मधुना पर्यः ॥

इतः प्रमृति आपो देवताः आ धक्तसमाप्तेः, श्रयोविंश्यां पयखानप्र इत्यर्धर्वे अन्त्यां च ऋचं वर्जियिका । अध्वरीयताम् अभ्वरं यहं आत्मन इच्छतां असार्क अस्त्रयः मातरः मात्रसानीया आपः (अस्त्रिश्चन्दोऽस्त्रापर्यापः) अध्विभिः नियतैः मागैः यन्ति गच्छन्ति । तथा जामयः भिगतीस्थानीयाश्च आपः यन्तीति सम्बन्धः । किं कुर्वन्त्यः । मधुना मधुरेण आनन्दमयेन रसेन पयः गच्यं दुग्धं तछंक्षितं झानरिम-समृहं पृश्चितीः सम्पर्चयन्त्यः (विभक्तिच्यत्ययः, पृची सम्पर्के, शति हीप्) यजमानं प्रति नियतैर्यजनमागैरप्छन्दसङ्केतिता जननीस्थानीया आनन्दमय्यः सगर्म्य-स्थानीयाः शक्तिवाहिन्यस् सम्मदरसेन चेतः प्रयन्त्यः आगच्छन्तीति मावः ॥

## सप्तदशीमृचमाह-

अमूर्या उप सूर्ये याभिर्वा सूर्यः सह । ता नो हिन्वन्त्वध्वरम् ॥१७॥ अमूः याः उप सूर्ये याभिः वा सूर्यः सह ताः नः हिन्वन्तु अध्वरम् ॥

याः अमृः आपः सूर्ये सर्वप्रेरके सविविद ज्योतिर्मये उप समीपेन अव-स्थिताः । याभिः वा याभिरिद्धिश्च (चार्थे वा) सह सिहतः सूर्यः वर्तते । ताः आपः नः असाकं अध्वरं यद्यं हिन्वन्तु वर्धयन्तु (हि गतौ यद्धौ च) । हिन्यन्तु प्रीणयन्तिति सापणः । 'सर्विवीरपः' इत्यत्र प्रागुक्तमवर्धेयम् ॥

#### अष्टाद्षीमृचमाह—

अपो देवीरुपं हये यत्र गावः पिवेन्ति नः । सिन्धुंभ्यः कर्त्वे ह्विः ॥१८॥ अपः देवीः उपं ह्वये यत्रं गावेः पिवेन्ति नः सिन्धुंऽभ्यः कर्त्वेम् ह्विः॥

अपः असाभिः प्रतिपादितलक्षणाः शक्तीः सन्तमयीः देवीः देवताः उपह्नये आह्नपामि । यत्र पासप् नः गावः असदीयाः शानरक्षयः पिवन्ति रसमाददते, तेन सन्त्यसम्पन्ना वर्धन्ते च ['ता उपह्नये' इति सम्बन्धः] । सिन्धुभ्यः सन्दन-शीलाम्पः ताम्यः सन्त्रमुपादाय हविः हवनं अर्पणद्रव्यं कर्त्वं कर्तव्यं असाभिरिति शेषः । कर्तम् करीतेः सन् कृत्यार्थे ॥

एकोनविंशीमृचमाह-

अप्बर्धनतरमृत्रेमुप्सु भेषुजमुपामुत प्रशस्तये । देवा भवत वाजिनः ॥१९॥

अप्रसु अन्तः अमृतीम् अप्रसु भेषजम् अपाम् उत प्रश्नीस्तये देवाः भवत वाजिनाः ॥

प्रथमपादस द्वादशाक्षरेण आदार्थत् पुरविणिनिति छन्दोविदः । प्रचोऽसाः प्ररविणाक् छन्दः । अप्सु पूर्वोक्तसरूपासु अन्तः सारांशभूते मध्ये भागे अमृतं मरणरिद्धतं नित्यं सन्तं वर्तते । अप्सु तथा भेषजं सर्वरोगनिवारणोपायभूतं सन्तं द्रन्यं वर्तते । उत्त अपि च अपां तथाभूतानां दिन्यविमवानां प्रशस्तये प्रशंसार्थ हे देवाः युपं वाजिनः वाजवन्तः समृद्धिमन्तः भवता । समृतगर्भाणां सर्वाति-श्रमनीनां अपां सेवनाय देवैः समृद्धेः पूर्णेः सर्वेमिन्यं, आगन्तन्यम् । तथा प्रशंसा-माजनं आपः, यथा समृद्धेदेवैः सेवितास्ताः तेषां सन्तृप्तं जनयेषुः । सेवमानेषु देवेषु पूर्णतायां छोपथेत्, अपां मिन्नमा कृत्स्त्रयो न विदितः स्वादित्याश्ययः । तसाद् 'वाजिनो भवत अपां प्रशस्तये' इत्युक्तम् । अत्र सद्धेत्रभृता एवापो प्राद्धाः । मौतिकस्य जलसापि एतादशा गुणा वर्तन्ते, त एवालद्वारिकमापया वेदे गीता इति मैपन्य-वेदिनामेके प्राद्धः । तथैवास्तु मा वा । वयमत्र तटस्थाः । प्रधानार्थस्तु अस्मामिः उक्तप्रकारक इति गोष्यम् ॥

विंशीमृचमाइ-

अप्सु मे सोमो अववीदन्तर्विश्वनि भेषुजा । अग्निं चे विश्वरीम्भुवमापेश्च विश्वभेषजीः ॥२०॥

अप्रसु में सोमें अब्वीत् अन्तः विश्वनि भेपना अग्निम् च विश्वर्शम्भवम् आपेः च विश्वरभेपनीः ॥

अनुषुप्छन्दस्का । ऋषिरन्तर्याजी व्रवीति— अप्सु उक्तलक्षणासु अन्तः मध्ये विश्वानि सर्वाणि भेषजा भेषजानि सर्वारिष्टनिवारणानीत्यर्थः, सन्तीति मे मधं सीमः रसमयो देवः अव्ववीत् उपदिष्टवान् । तथा अग्निं च देवं च विश्वशम्भुवं विश्वेषणं भूतानां सुखस्य मावियतारं, अभवीदिति सम्बन्धः (विभेषविश्वेषणम्) । आपश्च उक्ताः शक्तयः विश्वभेषजीः सर्वसापि खयं भेषजभ्ताः । विश्वयम्बनम्

भवतेरन्तर्मावितण्यर्थः, ततः किष् । विश्वमेवजीः विश्वानि मेवजानि औषधानि यासु ताः । केवलादिस्यो नवस्यः नित्यं छीष् । द्वितीयाविमक्तिष्यत्ययः । 'आपन विश्वमेपज्यः' इति पृथानाक्यम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकादशी वर्गः

एकविंशीमृचमाह--

आर्षः पृ<u>णीत भेष</u>जं वर्रूथं तुन्<u>वे ।</u> मर्म । ज्योक्च सूर्ये दुशे ॥२१॥ आर्षः पृ<u>णीत भेष</u>जम् वर्रूथम् तुन्वे मर्म ज्योक् च सूर्यम् दुशे ॥

हे आपः देन्यः, सम तन्त्रे शरीरार्थं वरूथं परिधिभूतं परितः कवचवद् पृता रक्षकित्यर्थः सेपजं सर्वारिष्टनिवारकं पृणीत प्रयत । अपि च उयोक् चिरं सूर्यं परं ज्योतिः हशे च द्रष्टुं च भेपजं पृणीतेति सम्बन्धः । नेह लौकिकं भेपजं शरीररक्षार्थमपि विवक्षितम् । मेपज्ये औषधसेवायाः प्राधान्यात्, उपचारमात्रं प्रार्थना । अय च चिरं सर्यदर्शनाय गलपदं भेपजं, न लौकिकं भवति । दिन्यवैभवं आप्यं भेषजमन्तर्याजिनो लम्यमशोक्तमिति स्पष्टम् ॥

द्वार्विशीमृचमाह-

इदमापः प्र वेहत यक्ति चे दुरितं मयि । यद्वाहमीभदुद्रोह यद्दी शेप उतार्तृतम् ॥२२॥

इदम् आपः प्र वृहत् यत् किम् च दुःऽङ्कतम् मियं यत् वा अहम्, अभिऽदुद्रोहं यत् वा शेपे उत अनृतम् ॥

अनुष्ट्ष छन्दः । हे आपः देव्यः, मिय यत् किं च दुरितं यत् किमिये पापं (ममाविदितमेव स्थितं, मया कृतं वा अज्ञानात्) वर्तते । वा अथवा यत् अहं अभिदुद्रोह सर्वतो द्रोहं कृतवान् जिघांसितवान् वा अहमिति यत् । यत् वा शेषे अथवा श्वसवान् आकृष्टवान् वेति यत्, उत अनृतं अथवा असत्यमुक्तवान्वा इति यत्, इदं विदेदं सर्वं प्रवहत प्रकर्षण नयत्, श्वालयत् युष्माकं प्रवाहेण सर्वविधं दुरितमस्पदीयमिति यजमानस्वेदंः प्रार्थना ॥

# त्रयोविंशीमृत्रमाह---

आपी अद्यान्वेचारिष्ं रसेन् सर्मगस्महि ।
पर्यस्वानग्र आ गिहि तं मा सं सृज वर्चेसा ॥२३॥
आर्पः अद्य अर्नु अचारिष्म् रसेन सम् अगुसाहि पर्यस्वान्
अग्ने आ गृहि तम् मा सम् सृज वर्चेसा ॥

अनुषुष् छन्दः । आप एव देवता अर्धर्वस पूर्वस, उत्तरस सिनः । आपः अपः (दितीयाविमक्तिन्यस्यः) अद्य इदानीं अन्त्रचारिपं अनुसूस अविन्छेदेन वा प्राप्तवानिस (चरतिर्गसर्थः) 'यदपां माहात्म्यं तत् प्रकाशितिमसर्थः' इति स्कन्द-स्वामी । 'यां यां देवतां निराह तसां तसां ताझान्यमनुभवतीति सरणात् ताझान्य-प्रतिपत्तेः' इत्युदाहृतवान् न्याख्याता । साध्वेतत् । एवं प्रतिपत्तेः किं फलम् शक्षाह । रसेन आप्येन सारेण समगसाहि समगंसाहि सङ्गताः सः (सम्पूर्वको गिमः, आत्मनेपदं, छङ्, न्लेर्छ्गभावादिः अनुनासिकलोपङ्गान्दसः)। अथ हे असे पयस्वान् गोसमृद्धः प्राप्तरिमभ्यिष्टः सं आगहि आगच्छ, आगत्य च तं मा ताद्दशं मां वर्चसा तेजसा संस्वन संयोजय । आप्यसारतादात्म्यानुमिवनो मम सत्कर्तकतेजस्तंसर्जन-सम्पत्तयेऽधिकारो मनति, मगवन्तरे!

चतुर्विशीमृचमाह—

सं मोग्ने वचैसा स<u>ृज</u> सं प्रजया समायुपा । विद्युर्मे अस्य देवा इन्द्रो विद्यात्<u>स</u>ह ऋपिभिः ॥२४॥

सम् मा अये वर्षेसा सृज् सम् प्रज्ञयां सम् आर्युपा विद्युः मे अस्य देवाः इन्द्रेः विद्यात् सह ऋपिभिः ॥

हे अमे मा मां वर्चसा वेजसा संस्टुज संयोजय, प्रजया सन्तत्या संस्का, आयुपा जीवितेन संस्वज । वर्चः दिन्यं तेजः, प्रजा यन्तर्यागविद्यासन्तितः, जापुः देवार्यजीवितं चेति प्राह्मम् । अस्य मे मम यजमानस दशां ईप्सितां अनुप्रामां

प्राधिवां सम्पदं वा देवाः सामान्येन सर्वे विद्युः जानीयः । असदपेक्षिवस झावारो मनन्तु देवाः । ज्ञातारः अनुप्रहीतार एव भवन्तीत्याग्रयः । देवा इति सामान्येनोक्षा 'इन्द्रो विद्यात् सह ऋषिभिः' इत्युक्तम् । इदं च वैशिष्ट्यप्रतिपादनार्थम् । आपयस्तु मानुष्यसोद्धारायेन्द्रस सहकारिणो मनुष्या एव देवभावं प्राप्ताः मानुष्यामिन मानिनो देवपयो वा । ब्राह्मणा आगताः, विसष्टोऽप्यागत इतिवत् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वादशो वर्गः

# इति प्रथमे मण्डले पश्चमोऽनुवाकः

अथ पष्टेऽनुवाके सप्त स्कानि शुनःशेपस आजीगर्वैः । तत्राद्यं कसेत्यादिकं पद्मदश्चम् । आद्यवोर्द्दयोः त्रिष्टुप्छन्दः । अभि सेत्यादेः सवितुस्तृचस गायत्री । शिष्टानां त्रिष्टुवेव । आद्याया अनिरुक्तसात् प्रजापितरेव देवतेत्याद्यः । द्वितीया आग्नेयी, ततस्त्रचः सावित्रः । शिष्टा वारुण्यः ॥

अथासिन् स्के प्रथमामृचमाइ---

कस्य नूनं केत्रमस्यामृतानां मनीमहे चार्र देवस्य नामं । को नो मुद्या अदितये पुनर्दात् पितरं च दृशेयं मातरं च ॥१॥

कस्ये नुनं कृतमस्ये अमृतानाम् मनामहे चार्र देवस्य नाम कः नुः मुद्दी अदितये पुनः दात् पितरम् च दृशेयम् मातरम् च ॥

अमृतानाम् देवानां मध्ये कतमस्य किंविधस (किंशन्दात् बहुनां जाति-पित्रश्ने डतमच्) कस्य देवस्य चारु शोमनं नाम नमनसाधनं अभिषानं मन्ना-त्मकं स्रोत्रं वा मनामहे उचारयामः (मन्यतिर्चितिकर्मा, मनने, क्षाने, ध्याने वा। अत्र श्रप् छान्दसः। सामध्यिद्चारणम् कम्) नूनम् विचिकित्सायाम्। कः को देवः नः असान् मह्ये महत्ये अदितये अखण्डात्मने विश्वप्रस्त्ये देवानामिष मात्रे युनः पुनरिष दात् द्यात् (छन्दिस लिखे छङ्, अदमावः) येन पितरं च मातरं चः हरोयं पश्येपम्। योः पिता, प्रियी माता ॥ ऋषिः शुनःशेषः पाश्चद्धमात्मानमवयुद्ध्य विमोधनाय कं देवमाह्ययामि नामा,
यो मामदित्रये पुनर्दातुं प्रमवेत्, येन दानेन माता-पितरौ च पश्येयम् इति व्रवीति ।
अखण्डात्मश्चनो विश्वप्रद्यतेर्जातोऽहं तसात् तस्यै पुनर्दानं न्याय्यं इति गम्यते पुनरिति
अवणात् । शुद्धसन्तचेतःप्रधाना चितिः पितृस्थानीया घौः, जंडजगद्व्यापृतजागरितस्थाना चितिः मातृस्थानीया पृथिवी । अनयोरुभयोः सहदर्शनं सहजसम्बन्धितं झानं वा
सिद्धयेत् अखण्डस्रह्मपाया अदितेर्विश्वमातः पुनरुभात् ॥

द्वितीयामृचमाह्-

अ्थेर्नेवं प्रथमस्यामृतानां मनामहे चार्र देवस्य नाम । स नो मुद्या अदितये पुनर्दात् पितरं च दृशेयं मातरं च ॥२॥

अग्नेः व्यम् प्रथमस्य अमृतानाम् मनामहे चार्र देवस्य नामे सः नः मुह्ये अदितये पुनेः दात् पितरम् च दुशेयेम् मातरम् च ॥

अमृतानां प्रथमस्य अग्नेरिस्पादि योजनीयम् । अन्यत् प्राग्वत् । अग्निरेव प्रथमोऽ स्मासु जापते । ततोऽन्येषां देवानां प्रादुर्भावः । गुरूपदेशादादेशाद्वा प्रजापतेर्वाऽतु-ग्रहात् अग्निरुपगम्य इति ज्ञानं लब्धवानृषिः स्नेष्सितसिद्धये ॥

वृतीयामृचमाह---

अभि त्वां देव सवित्रीशांनुं वायीणाम् । सद्विन् भागमीमहे ॥३॥ अभि त्वा देव सवितः ईशांनम् वायीणाम् सदां अवन् भागम् ईमहे ॥

अयाग्नेः प्रसादात् सिवतारं स्तोतव्यं त्वेनोपतिष्ठते । हे सदा अवन् सर्वदा रिक्षतः (अवतेः शत्) सिवितः देव, वार्याणां वरणीयानां वराणां ईशानं ईश्वरं स्वा सां प्रति भागं अंशं असादुचितं असाद्योग्यं ना दिव्यमंग्रमिस्पर्थः, अभि ईमहे सर्वतः याचामहे ॥

'देवमक्तं दधानाः' 'व्यश्चेम देवहितं यदायुः' इत्येवंजातीयका दिव्यभागप्रार्थना चिरन्तनी वैदिकीति शोश्यम् । स च भागः न केवलं आयुरारोग्यश्वयदिरूपः । यद्यप्यायुरादीनि दातुं प्रभवत्येव, तथाऽपि स दिव्यो भागो वस्तुतः देवहस्तगतः भवति । तिसन् अनिधकारिभिरपकैर्वा प्रेप्सिते, स निन्दायाः निरोधस्य वा आस्पदं भवति, अन्यथा स स्तुत्यः काम्यः, न कृतोऽपि तं द्वेपः स्प्रष्टुं प्रभवति इत्युत्तरयर्चा विश्वदं भवति ॥

चतुर्यीमृचमाइ---

यश्चिष्ठि ते इतथा भर्गः शशमानः पुरा निदः । अहेपो हस्तयोर्देघे ॥४॥ यः चित् हि ते इतथा भर्गः शशमानः पुरा निदः अहेपः हस्तयोः द्घे ॥

चित् हि शन्दौ पादपूरणो । हे सवितः, यः भगः मजनीयः मागः, अद्वेषः अविद्यमानो द्वेषो यसिन् सः, तथाभूतः निदः निन्दायाः पुरा पूर्व (उत शुवन्त नो निद इत्यत्र न्याख्यातम्) इत्था विसंवादवितंतं (सत्यनामैतत्) शशमानः शसमानः, स्त्यमानः (कर्मणि कर्त्यप्रत्यः) ते तव हस्तयोः करयोः द्घे निहितः, तं 'भागमीमहे' इति पूर्वयची सम्यन्धः, यच्छन्दश्चतेस्तच्छन्दाध्याहारः । प्रागेव मागो वर्णितः । अयं भावः अधुक्तरपरिपक्षरध्यमानो लभ्यमानो वा स दिन्यो मागः अस्युभिः अन्यश्चमद्वेषिभः मानुपरमानुपैर्वा द्पयितुं शक्यः, तथा-विधाया निन्दायाः प्राक् 'निदः पुरा' तादशीं निन्दाभ्रवमतीत्य वर्तमानः अत एव द्वेपातीतः विसंवादवर्ज स्तूयमानः सवितुर्हस्तयोर्निहितः । तं मागं प्रार्थयामहे इति ॥

पश्चमीमृचमाइ-

भगेभक्तस्य ते व्यमुदेशेम् तवावेसा । मूर्धानं राय आरभे ॥५॥ भगेऽभक्तस्य ते व्यम् उत् अशेम् तवे अवेसा मूर्धानेम् रायः आऽरभे ॥

दे सवितः ते लदीयाः वयं ऋषयः, मादशा वेति शुनःशेपखरिंकिः। तव सत्कर्वकेन अवसा असदीयसंवर्धनेन उदरोम अर्ध्व प्राप्तुयाम [अश्च व्याप्ती, व्यत्ययेन शप्] तया संवर्धिताः सन्तः अर्ध्व गच्छेम । किमर्थम्? भगभक्तस्य मगेन देवेन मगात्मनाऽविधितेन तया सविशा भक्तस्य सेवितस्य रायः धनस्य [इदं सावित्रं धनं दिव्यं अवधेयम्] मूर्धानं उत्तमं पदं उत्कर्षमित्यर्थः, आर्भे आर्ष्धं उपमोक्तम् [त्युमर्थे केन्ष्रत्ययः] ॥

इति प्रथमका द्वितीये श्रयोद्शी बर्गः

अथासिन् स्के पष्टीमृचमाह-

नृहि तें क्षत्रं न सहो न मन्युं वर्यश्चनामी पृतर्यन्त आपुः । नेमा आपों अनिमिपं चर्रन्तीर्न ये वार्तस्य प्रमिनन्त्यभ्वम् ॥६॥ नृहि ते क्षत्रम् न सहैः न मन्युम् वर्यः चन अमी इति पृतर्यन्तः आपुः न हुमाः आपः अनिऽमिषम् चर्रन्तीः न ये वार्तस्य प्रऽमिनन्ति अभ्वम् ॥

इतः परं वारुण्यः आ धक्तसमाप्तः। सिवतः सर्वेषेरकस प्रसादाद वरुणं स्तौति। अनिभगम्यं वरुणस वलात्मकं महत्त्वं वर्णयति । हे देव वरुण! अमी हतो जगित स्वयमानाः पत्यम्तः आकाशे उत्पतन्तः (चुरादिरदन्तः, शतः) वयश्चन पिक्षणोऽपि ते तव क्षत्रं पराक्षमगलं निह आपुः नैवोपगच्छन्ति। तथा सहः सहनगलं न आपुः, मन्युं कोधवेगं वा न आपुः। अनिमिषं सन्ततं चरन्तीः गच्छन्यः प्रवहन्तः इमाः आपः नदः न आपुरिति सम्बन्धः। ये ये च वातस्य सदागते-वियोः वेगविशेषाः प्रचण्डा भवन्ति, तेऽपि तव अभ्वं गलप्रचरं महत्त्वं (अभवं महन्त्राम) न प्रमिनन्ति न प्रवाधन्ते (मीत्र् हिंसायाम्, आविकरणी धातः)। वेगेन यलेन वा ये प्रथिता लोके तानित्रेते तव प्रवलो महिमा ॥

सप्तमीमृचमाह--

अबुभे राजा वर्रणो वर्नस्योध्व स्तूपं ददते पृतदंक्षः । नीचीनाः स्थुरुपरि बुभ एपामस्मे अन्तर्निहिताः केतर्वः स्यः ॥०॥ अबुभे राजां वर्रणः वर्नस्य ऊर्ध्वम् स्तूपम् ददते पृतऽदंक्षः नीचीनाः स्युः उपरि बुभः एपाम् असो इति अन्तः निहिताः केतर्वः स्युरिति स्युः ॥

अबुध्ने अविद्यमानः बुधः मूलं यस विसन् निरालम्बने आकाशे राजा राजमानः प्रभुः पूतद्क्षः पवित्रधीकौशलग्लः वरुणः देवः वनस्य वननीयस सम्मजनीयस जीवनतेजसः स्तूपं सङ्घावं ऊर्ध्व उपरिदेशे दद्ते धारयवे । तथा कर्ध्व स्थितस वनस्तूपसांशवः नीचीनाः अधोश्वसाः स्थुः तिष्ठन्ति । एपां अंश्नां सुप्तः मृतं, आश्रयः उपिर वर्तते । तसादेते केतवः प्रज्ञानरक्ष्मयः अर्ध्वमृताः अयोग्नुखाः अस्मानिष्मसरन्तः अस्मे असाग्नु अन्तः अन्तरे निहिताः प्रतिष्ठापिताः स्युः भवन्तीत्वर्थः, भूपामुरित्याश्चास्ते वा मद्यद्भ । ददते— छ्ही-त्यादिः— छन्दसि भौवादिकः । नीचीनाः— निप्वदिश्चतेः किन्, ईनादेशः । स्युः— छुड् अडागमाभावः छन्दसि, लड्थें । असी— सप्तम्याः शे आदेशः । वनशन्दः धात्यर्थानुसारेण रूखा च, वननीये सुखे, षृक्षजलतेजः प्रभृतिषु वर्तमानः प्रकरणानुसारेण ध्याख्येयः । स्तुषः सङ्घात इति असंदिग्वम् । सामध्यत् तेजसः सङ्घातो प्राद्यः । स चौर्ष्वमृतः सर्वं षृत्वा खयमृष्टं स्थितेन वरुणेन ऋतज्योतिसत्मना आदित्येन धार्यते । स्वंलक्षणो 'वनस्त्यः' विन्ययो भवति, यस्मात् प्रज्ञामयाः 'केतवः' प्रसरन्ति । वानि जीवनार्थानि तेजसि, अत एव अघोग्नुखानि पृथिवीं पार्थिवानसमोद्यानुलक्ष्मायान्ति । अतथ अन्तरस्मासु घीयन्ते ॥

अप्टमीमृचमाह—

उहं हि राजा वर्रणश्चकार सूर्यीय पन्थामन्त्रेतवा उं। अपदे पादा प्रतिधातवेऽकरुतापेवक्ता हृदयाविधिश्चित् ॥८॥ उरुम् हि राजा वर्रणः चकारं सूर्यीय पन्थाम् अनुंऽएतवे ऊम् इर्ति अपदे पादा प्रतिऽधातवे अकः उत अपऽवक्ता हृदयऽविधः चित् ॥

यद्ययेक एव ऋतज्योतिसत्मा सौरः पुरुषो मगवानादित्य इति प्रसिद्धः, तथाऽषि तस्य गुणिवशेषाविष्कारकविभवनहुलः स्र्यमित्रवरुणमगादिम्तिभेदः कार्यभेदायची प्रात्यः। एवं वरुणः स्र्यायाध्वानं करोतीत्यादावुषपचिल्ह्या। हि प्रसिद्धौ। राजा प्रश्चः वरुणः सर्व वृता न्थितो देवः सूर्याय सर्वप्रस्काय सिवित्रे अन्वेत्ते उ अनु- क्रमेण गन्तुमेव उरुं विततं पन्थां पन्थानम् (छान्दसम्) चकार करोति (लटो लिट्)। अपदे पदरहिते, दुष्प्रवेशे स्थाने इत्यर्थः पादा पादौ प्रतिधातवे निधातं अकः करोति मार्गमिति शेषः। (अन्वेतवै, प्रतिधातवे, इत्यत्र तुष्क्षये तवै-तवेन् प्रत्यो। अकः छन्दित् लह्ये लह्ये लङ्, अन्यत्सवै छान्दसम्) उत अपि च हृद्य-

विधिश्चित् हृदयं विध्यतीति हृदयवित् तसापि अपवक्ता अपविदा स वरुणः । इद्युक्तं भवति । मनुष्यसान्तरात्मनिवासस्थानं हृदयम्, तदपि येन पाप्मना तेजः-प्रतिबन्धकेन तमोवलेन शत्रुणा विद्धं भवति, तस्थापि चिन्मयस्पर्शिमप्रसारिनरोधकस्य वेजःशत्रोनिराकरणं करोति परमपावनः प्तदक्षबादिविशिष्टो वरुणः । न केवलं विश्व-प्रेरकस्य स्पर्यस्य तामसे मानुपदेशे प्रवेशाय यथाक्रमं गतिं साधयति वृहतो मार्गस्य करणेनेति सङ्घोपः ॥

नवमीमृचमाह—

शातं ते राजन् भिषजेः सहस्रमुर्वी गंभीरा संमतिष्टे अस्त । वार्धस्व दूरे निर्ऋतिं पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुंमुम्ध्यस्मत् ॥९॥

शतम् ते राजन् भिषजेः सहस्रम् उर्वी गभीरा सुऽमृतिः ते अस्तु बार्थस्व दुरे निःऽऋतिम् पराचैः कृतम् चित् एनेः प्र मुमुग्धि अस्मत् ॥

हे राजन् सामिन् वरुण भगवन्, ते तव भिषजः वैद्याः (तैः आर्तानामार्तिनिवारणोपाया वरुणदेववदांवदा लक्षिताः) द्वातं बहवो भवन्ति, सहस्रं सन्ति,
अत्यन्तं वहव इत्यर्थः । तस्मादसद्विषये ते तव सुमितः शोभना अनुमहरुद्धिः
उदी विस्तीर्णा गभीरा गम्भीरा च अस्तु मवतु । निर्म्मतिः शोभना अनुमहरुद्धिः
उदी विस्तीर्णा गभीरा गम्भीरा च अस्तु मवतु । निर्म्मतिं पापदेवतां मृत्युदेवतां वा पराचैः परागमनैः पराद्युत्यां कृतेत्यर्थः, दूरे द्वाधस्त द्रीकृत्य अपनय ।
कृतं अस्माभिः कृतं एनःचित् पापमिष अस्मत् अस्मतः प्रमुमुग्धि प्रकर्षेण सक्तं
कृरु । सुमुग्धि— सुच्छः मोक्षणे, बहुलं छन्दसीति श्लः, हेधिः, छान्दसमन्यच ।
निर्म्मतिः समष्टिगता जगद्व्यापारवर्तिनी मृत्युदेवता सर्वपापमूलभूता, एनस्तु दृद्धिपूर्वकं
अविदितं वा कृतं सत्यधर्मविरुद्धं काथिकं मानसिकं वाचिकं वा कर्म । उभयापनोदनं
वरुणानुग्रहसाध्यम् । स हि सर्वथा पारिशुद्धां विधातं प्रशः ॥

दशमीमृचमाह---

अमी य ऋक्षा निहिंतास उचा नकं दर्धश्चे क्रहेचिदिवेयुः । ..अदेच्धानि वर्रणस्य वृतानि विचार्कशचन्द्रमा नक्तमेति ॥१०॥ अभी इति ये ऋक्षाः निऽहितासः उच्चा नक्तम् दर्दश्चे छहं चित् दिवां र्हुयुः अदेव्धानि वर्रणस्य व्रतानि विऽचार्कशत् चन्द्रमाः नक्तम् एति ॥

यद्यप्यातमं देवानां कर्माण्येव ऋषेः प्राधान्येन लक्ष्याणि मवन्ति, तथाऽपि लगद्व्यापारे देवानामधिकारोऽविचाल्यः, यमन्तरेण ब्रह्माण्डस्थितेरसम्मवः स्यादिति मम्रद्दशामाग्रयः । अस्यामृचि सत्यधमीध्यक्षो मगवान् वरुगः न केवलं नः पावनतन् विधाता, किंतु ऋतानुरोधेन विश्वधारकाणि कर्माणि निवेहतीति न्तौति स्तुस्यं देवमृषिः । ये अमी प्रत्यक्षं द्वयमानाः ऋक्षाः नक्षत्राणि उच्चा निहितासः उच्चेः निहिताः कर्ष्यं स्थापिताः नक्तं रात्रौ दृदृश्चे दृश्यन्ते (दर्शिलिटि रे आदेशः, कर्मणि, लड्थें), ते कुहचित् कृत्र वा दिवा दिनोलायां ई्युः गच्छन्ति (लटो लिट्) वरुणस्य वतानि कर्माणि अद्घानि अवाधितानि अप्रतिहतान्यच्यमिचारीणीत्यर्थः । अत एव चन्द्रमाः चन्द्रः विचाकाशत् विश्वपेण प्रकाशमानः सन् नक्तं रात्रौ पति गच्छित प्रयातीत्यर्थः । वरुणसाष्यस्यात् विश्वसिन् जगित दिने सूर्यप्रकाशे नक्षत्राणामदर्शनं, रात्रौ चन्द्रस्य प्रकाशः, उचा स्थितिनेक्षत्राणामित्यादि सम्भवति । अतो नियतिकृतनियमाः सर्वेऽपि वरुणमूर्तेरादित्यस्य ऋतज्योतिपो विलासाः ॥

इति प्रयमस्य द्वितीये चतुर्दशी वर्गः

एकादशीमृचनाह—

तत्त्वी यामि ब्रह्मणा वन्देमान्स्तदाशस्ति यजीमानी हिविभिः । अहेळमानी वरुणेह बोध्युर्रशंस मा न आयुः प्र मीपीः ॥११॥ तत् खा पामि ब्रह्मणा वन्देमानः तत् आ शास्ते यजीमानः हिविःऽभिः अहेळमानः वरुण इह बोधि उर्रऽशंस मा नः आर्युः प्र सोपीः॥

हे उरुशंस प्रत्लोत्र, (उरुः विस्तृतिवाषकः, शंसः स्तोत्रवाची) वरुण, त्वा ताम् झहाणा मन्नेण वन्दमानः स्तुवन् तत् तच्छन्दवाच्यं परं यासि याचे, (यामि याच्जाकर्मा-स्कन्दस्यामी)। तत् तदेव परं पदं यज्ञमानः अन्तर्पाजी हविभिः हन्यैरपंणीयद्रष्यैः, आशास्ते प्रार्थयते। इह अस्पदीये कर्षणि अहेळमानः तमसास

अनादरमक् वेन् [हेडू अनादरे] आदरं कु विन्ति थिं। चोधि बुध्यस अस्पर्यनामिति सेपः [तुम अवगमने, लोटः सेहिंः, अन्यदिष छान्दसम्] नः अस्माकं आयुः जीवितकालपरिमाणं मा प्रमोधीः प्रमुषितं मा कृथाः, युक्तस्य आयुषः हासो मा भूदित्यर्थः [मुप स्तेषे, लोड्यें छङ्]। इदमवधेयम्। प्राणापहार एव आयुषः प्रमोपः पावनं देवार्थं आयुः न मुपितं, किं तु सुरक्षितं पूर्णमेव भवति। अत्र 'तत्' आयुरिति व्याख्यातारः पूर्वे। 'तदिनकं इत्यादि वक्ष्यते। तदपेक्षया परं पदमिति उपपन्नतरम्।।

द्वादशीमृचमाह--

तदिन्नक्तं तिह्वा मह्यमाहुस्तद्यं केती हृद आ विचेष्टे । शुनुःशेषो यमह्यद्गभीतः सो अस्मान् राजा वर्रणो मुमोक्त ॥१२॥ तद् इत् नक्तम् तत् दिवां मह्यम् आहुः तत् अयम् केतः हृदः आ दि च्छे शुनुःशेषः यम् अह्यत् गृभीतः सः अस्मान् राजां वर्रणः मुमोक्त ॥

तदित् तदेव नक्तम् रात्रः तत् दिवा दिनमपि मवति, अहोरात्रं सन्वतं तदेव भवतीत्यर्थः । अथवा सन्वतं तदेव मह्यं आहुः ऋपयः कथयन्ति, आचार्यो म उपदिष्टवान् । न केवलमन्यैः कथितेन तृप्तोऽस्मि, ममापि साक्षाद् झानं तदिषयकं वर्वत इत्याह । हृदः इदयानिष्पनः अयं प्रत्यक्षिदस्य इदमा निर्देशः केतः प्रधानविश्येषः तत् तदेव आविच्छे सर्वतो विश्येषण प्रकाशयि । गृभीतः गृहीतः मदः यन्थनस्य इति यावत् शुनःशोपः आत्मन एव परोक्षरूपेण प्रथमपुरुपेणामिन्धानम् यं अह्नत् आह्तवान् [ह्वेजो छि, च्लेरङादेशः, आकारलोपश्च] सः [संहिन्तायां प्रकृत्यान्तःपादमिति प्रकृतिमावः] राजा वरुणः अस्मान् मुमोक्तः यन्थात् मुक्तान् करोत् । (षहुरुं छन्दसीति विकरणस्य न्छः) ॥

त्रयोदशीमृचमाइ-

शुनुःशेषो हार्ह्वद्वभीतस्त्रिष्वीदित्यं हुपदेषु वृद्धः । अवैनं राजा वर्रणः सस्रज्याद्विदाँ अदैन्धो विस्नेमोक्त पाशीन् ॥१३॥ शुनःशेर्षः हि अहित् गुभीतः त्रिषु आदित्यम् हुऽपदेषुं वृद्धः अवे एनम् राजां वर्रणः ससुज्यात् विद्वान् अदेव्धः वि सुमोक्तु पाशांन् ॥

गृभीतः गृहीतः (वन्धनार्थ) त्रिषु त्रिसह्नधाकेषु त्रिष्टत्कतेषु द्वपदेषु द्रोः
गृश्यस्य पदेषु स्थानेषु चन्द्रः शुनःशोपः ऋषिः आदित्यं वरुणं अह्वत् आह्तवान्,
हि यसादेवं तसात् विद्वान् विभोचनोपायद्यः राजा स्थामी अद्ध्यः अप्रविहतशक्तिय वरुणः एनं शुनःशेपं अवसस्युज्यात् अवसृष्टं विश्वकं करोत् (सृज विसर्गे,
प्रार्थनायां लिङ्, रूलः, विकरणव्यत्ययः) विसर्जनप्रकारमाह, पाशान् वन्धनराष्ट्रविशेषान् विसुमोक्ता विव्छिद्य शुञ्चतु, पाशेषु विच्छिद्य शुक्तेषु पुरुषस्य बदस्य
विभोक्षणं सम्पद्यते । द्वपदेषु— द्वः पृथिवीहृद्दः तेन पाधिवः सर्वोऽपि सजीवः पिण्डो
लक्ष्यते । स चान्नशब्दवाच्यः, तत्र परिणामवशाद्वहृति सहमसाराणि क्रियासाधनानि
श्रानोपकरणानि च निष्पद्यन्ते । तेषां तत्त्वानुसारेण त्रिधा चतुर्धा पञ्चधा वा विभागः
क्रियते । प्रायशिवहृत्करणं प्रत्यक्षानुभवमृत्रके व्यवहारे सिद्धम् । तच अन्नप्राणमनःसंद्वकं वेद्यम् । इमान्येव त्रीणि द्वपदानि मवन्ति । एषु त्रिषु शरीरे प्राणे मनिष्ठ च
स्थानेषु सरूपभृतः सुखमयरिमः गृहीतः वद्धत्र । ततो श्वक्तं याचते वरुणदेवसृषिः ।
यद्यपि श्वनःशेष इति क्रपेर्नाम भवति, तथाऽपि तस्य अर्थो बोध्यः । शुन इति सुखनाम, श्रेपो रिवसः । ईद्दरं क्रपिनाम सार्थकं अन्यत्र व्याख्यातमवध्यम् ॥

चतुर्दशीमृचमाह—

अर्व ते हेळो वरुण नमों भिर्म युक्तिभिरीमहे हिविभिः । क्षये ह्यसभ्ये मसुर प्रचेता राज्ञ होनों सि शिश्रधः कृतानि ॥१४॥ अर्व ते हेळेः वृहण नमों भिः अर्व युक्तिभिः इमुहे हिविः अभैः क्षयेन् असभ्येम् असुर प्रचेत इति प्रज्वेतः रार्जन् एनों सि शिश्रधः कृतानि ॥

है वरुण मगवन् ते वव हेळ: अनादरं असान् प्रवि उपेक्षामित्यर्थः (हेट्टू अनादरे, वसादसुन्) फ्रोधमिवि योग्यार्थं मन्यवे सायणः । नमोभिः नमस्करणैः अवेमहे अवनयामः (ईङ् गवौ विकरणस छक्) । यज्ञीभिः गर्नैः हविभिः हन्यैः

सोमामिपवैरन्पैर्हन्पैश्र भवनयामः । क्षयम् असासु निवसन् (क्षि-निवासे, श्रव् ) है प्रचेतः प्रष्ठप्रज्ञान, असुर वलवन् (असवः प्राणाः, मलर्थो रः) असमभ्यं असादर्थ प्रनांसि पापानि शिश्रथः श्रथय, शिथिलीक्ररु, कानि? क्रुतानि असामिः चरितानि । शिश्रथः- श्रथ दौर्वल्ये, चुरादिरदन्तः, छान्दमो छुड्, द्विर्मावः ॥

पश्चदशीमृचमाह—

उर्दुत्तमं वेरुण पार्शमुस्मदवाधुमं वि मध्यमं श्रंथाय । अथा व्यमोदित्य व्रते तवानागमो अदितये स्थाम ॥१५॥ उत् उत्ऽत्तेमम् व्रुण पार्शम् अस्मत् अवं अधुमम् वि मुध्युमम् श्र<u>थयः</u> अर्थ व्यम् आदित्य व्रते तवं अनोगसः अदितये स्थाम् ॥

हे वरुण, उत्तमं उत्कृषं, ऊर्घिसानगतं पारां गन्धनं अस्मत् असत्तः उत् श्रथाय उत्कृष्य श्रथय । अधमं नीचैः गन्धनं अवश्रथाय अवकृष्य शिथिलीकुरु । तथा मध्यमं मध्यमस्थानगतं गन्धनं च विश्रथाय वियुज्य शिथिलय । अथ अनन्तरं हे आदित्य अदितिपुत्र वयं शुनःशेषाः मनुष्पतां गताः सुखमयज्ञानरक्षयः तव व्रते तदीये दिन्ये कर्मणि अनागसः अनपराधाः निष्पापाः सन्तः अदितये अखण्डात्मक्षेत्रभृतायाः देवानां मातुर्थाय स्याम भवेम ॥

इदं च पाशवन्धविमोचनं उपनिषदुपिष्ट-सर्वग्रन्थि-विश्रमोक्षेणोद्धाटितरहर्सं स्यान् । ग्रन्थयथ अविद्याग्रन्थयः स्थूलादिशरीरत्रयष्ट्रचय इति साधनपराणां वेदान्तिनां अभिमतम् । पाशवन्धत्रयं तात्रिकयोगप्रसिद्धव्रद्धविष्णुरुद्रनामाद्भित-ग्रन्थियन्धत्रयेण संवदतीत्यसंशयम् । अत्र वस्तुतस्तु मनःप्राणशरीरात्मके त्रिके ऋनस्य ज्योतिषः प्रवेश- प्रतिवन्धकं प्रसारिनरोधकं च भवति पन्धनित्रतयमिद्दमवगन्तव्यम् । अस्य विश्रमोक्षो वरुणदेवानुग्रहसाध्यो भवति ॥

इति प्रयमस्य द्वितीये पद्मदशी वर्गः

क अस्य स्कल्य तारिवकोऽर्थः इपष्टः स्याख्यानतोऽप्यवगन्तस्यः । ऋपेर्नाम्नः अवयवार्थस्य आध्या-रिमकरहत्त्वार्थशोतकरवं घोष्यम् । तथा कण्द-कक्षीवद्-गोतमादीनि नामानि मझद्रष्टृगामाध्यारिमकसम्पत्ति-दशापृत्त्यादिबोधकानि भवन्ति । एवं शुन शेप ऋषिरपि सुरामयज्ञानरिक्षमस्यरूप इत्यवयवार्थिनिक्षिष्टं नामः

अथ पष्टेऽनुवाके शुनःशेपस्य यशिदित्येकविंशर्चे द्वितीयं सक्तं गायत्रीच्छन्दस्कं वारुणम् ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ--

यश्चिद्धि ते विशो यथा प्र देव वरुण व्रतम् । मिनीमसि चविंचवि ॥१॥ यत् चित् हि ते विशेः यथा प्र देव व्रुण व्रतम् मिनीमसि चविंऽचवि ॥

विभिति शुनःशन्दः सुरावाची, शेपो रिशमः । तेनेदं सूकार्थरहस्यं भवति । अदितिरखण्डसस्वमयी चितिः भवति । तत्याः सर्वं जगत् जातम्, जाताश्च जगद्धीश्वराः देवाः । तत्सुखरिश्मरेव मानुपोऽपि जीवः । स पाद्यभौतिकं पिण्डं प्रविष्टस्तप्र प्रिष्ठ प्रधानेषु स्थानेषु सद्धाणमनोमयाधारेषु गृहीतो बद्धस्तश्चैव जीवन् बहुः देवताप्रसादपूर्वकं वरणानुप्रदाद्धस्थविमोक्षं सभते । तद्यं केतो हृद् क्षा विचष्टे दित मद्भपादः सर्वं स्कार्थं विभासयेद्विचारधीतचित्तानाम् । सर्वाश्च ऋचः कष्यात्मपरतां वोधयन्तीत्यसंशयम् ॥

भत्र पूर्वे व्यारयावारः शौन-रोषमाध्यानमुदाहत्व द्युन-रोषमारणकथोपन्यासेन गम्भीरं स्कार्थमावृण्वन्ति । इतरस्यकेष्ट्यपि मम्नार्थविवरणाय प्रवृक्तानि मम्नस्योपयोगं प्याचक्षाणानि वा ब्राह्मणानि भाच्छादनान्येव
संवृक्तानि । ऐतरेयब्राह्मणमेव जुन-रोषक्यां प्रथममाच्छे (ऐ. ब्रा. ११. स) । तामेवोपितां पुराणप्रन्याः
क्रियम्ति । व्यार्थातारः ब्राह्मणस्यस्य भाष्यानस्य वेदस्कं बीजम्, पुराणकथानां ब्राह्मणं मूरुमिति च

म मन्वन्ते । अत्र ब्राह्मणवचनाधारेण स्कार्थ निश्चिन्वन्ति । अन्यत्र पुराणकथानि श्राह्मणं सुवते । यथा वा

वामनावतारपुराणकथया 'इदं विद्युविचन्नमे' इत्यस्य विष्टृतिमाचक्षते, न तु वामनावतारकथामूरुं अयं मम्न

इति, तथा यहूनि स्कानि पुराणकथायाथाप्यंसमर्थनायैवोदाहत्य व्यार्थ्यातानि । आह्यामेतत् । अन्यस्तु

प्रभो भवति । अस्य स्कस्य वाद्यिक्रोऽर्थः उक्तम्बार एव भवतु । ब्राह्मणोक्तादार्थ्यानादिद्मभ्युपगम्यं, यत्

नरवधाचार भासीत्पुरा यशेष्वार्याणामिति चेन्नेति वृक्तः भवतु । ब्राह्मणोक्तादार्थ्यानाविद्मभ्युपगम्यं, यत्

नरवधाचार भासीत्पुरा यशेष्वार्याणामिति चेन्नेति वृक्तः अभानुयमिव मा विद्यासिष्यन्ति हन्ताहं देवता उप
धावामि' इति । अत्र सायणभाष्यव्यास्या नरपग्रवधनियेषश्चतिपृत्विका अवधातस्य । 'अन्यत्र पर्यमिन्धतं

पुरुषं भारण्यांश्च उत्त्यति अदिसाया इति श्चतः पर्यमिक्तरणाद्भं मनुष्यं परित्यजन्ति । एते तु माममानुष
मिव मनुष्यस्यतिरिक्तं अजादिपश्चमिव विद्यासिष्यन्ति मारियप्यन्ति पर्यमिकरणं नाम दर्भरूपेण उरमुलेन

विः प्रदक्षिणीकरणम् । तत्रसं पुरुष उरस्वन्ति । । । । ।

तर्हि किमाधारीऽयमाचारः किमर्थः पुरुषमेधः शिक्ष्यंश्वादात्मको वेद प्वाधारः । तेतिरीयसंहितायां पुरुषमेधस्य पृथद्यप्रमागो नास्ति, तंतिरीयद्याद्यणं सु वर्तते (अष्टकं १, प्र. ४) । शुरुषगुर्वेदे सु सन्ति मद्याः । तत्र द्वावध्यायौ पुरुषमेधसम्पद्धौ (अ. १०-११) । पुरुषमेधस्य प्रयोजनं सत्तं च वेदवाक्येभ्य पृष स्पष्टमवगते मवतः । भाष्यकृतो महीधरस्य पद्भीः प्रकृतोपयोगिनीरदाहरामः— 'प्राह्मण-रामन्ययोरतिष्टाकामयोः पुरुषमेधसंश्रको यश्चो भवति । सर्वभूतान्यतिष्ठभ्य स्थानं अतिष्ठां इति । तत्र द्वयोः आग्रेऽध्यापे 'देव स्वितः प्रमुव' (वा. सं. ९-१) इति यत्रमंद्रं, तिद्यः प्रतः, 'स्त्यवितुर्वरेण्यं' इति प्रसिद्धौ साविर्धां, 'विश्वानि देव स्वितः' (१६०— मं. ५, म्. ८२, म्र. ७.) 'विभक्तारं हवामहे' (१६०— १. २२. ५.) इत्येताः परित्वा पुरुषमेधकाः पृदेवः भाऽध्यायपरिसमाक्षेः आग्नावाः । पृते च, अष्टचत्वारित्तसङ्ख्याकाः पुरुषाः माद्याणाद्याः

हे देव, वरुण, विशो यथा मनुष्पा इव, जनसामान्यिमव यिचित् यदिष किञ्चित् ते वव व्रतम् कर्म ऋतपयप्रयुत्त दिन्यधर्मानुरुद्धं तदीयं कर्मेत्यर्थः, याविद्यवि अहरहः प्रमिनीमिस प्रमादेन हिंसाः, उछङ्घनमेव हिंसा, उछिद्वितं भवत्यसाभिः (मीत्र् हिंसायां, श्रा मसो मिसः छन्दिस) तदिष थन्तन्यमिति शेवः । सा च विवक्षा उत्तरयर्चा स्पष्टा भवति ॥

## दितीयामृचमाइ---

मा नो वधार्य हुलवें जिहीळानस्य रीरधः। मा हृणानस्य मन्यवे ॥२॥ मा नुः वधार्य हुलवें जिहीळानस्य रीरधः मा हृणानस्य मन्यवे ॥

जिहीळानस्य अनादरं इर्षतः (कृतवत इति सायणीयम्) हत्नवे इन्तुः
पष्ट्यर्थे चतुर्थी, तव कर्तिर पष्टी, वधाय हिंसाये नः असान् मा रीरधः न
साधय । हृणानस्य कुष्यतन्तव मन्यवे कोपाय 'न मा रीरधः' इति सम्बन्धः ।
पूर्वोक्तरीत्या यैः दैव्यव्रतोछद्वनं क्रियते तेष्वनादरं कुरुते वरुणः । स वारुणोऽनादरः
तेपा विनष्टये भवति । तादशानादरस्य विषयभ्तान् मा नः कार्पीरिति याचते । सोऽ

करमना जीविकया अन्यया वा जातिविभागास्पदभूता यथाविधि यूपेपु नियुक्ता भवन्ति । अथ किं कुर्याद् यजमान १ महीधर आह- 'सर्वेपा नियोगानन्तर ताश्चियुक्तान् पुरपान् 'सहस्रशीर्पा पुरुष ' (प्रसिद्ध पुरुष-सूक्तम् ) इति पोडशर्चेनानुवाकेन दक्षिणत उपविष्ट होतृबद्भिष्टीति . .तत आक्ष्मभनक्रमेण यथादेवत प्रोक्षणादि । ब्राह्मणादीनां पर्यक्षिकरणानन्तर 'इद ब्रह्मणे, इद क्षत्राय द्राय सर्वेपां यथास्वस्वदेवतोहेशेन स्थाग । तत सर्वान् ब्राह्मणादीन् यूपेम्यो विमुच्योत्स्जिति । अयमाश्चय । नानावर्गीयपुरुपात्मना अव-स्थित पुरुष एकोऽवयवी, तस्य अवयवभूतेम्य देवतेम्य एवेमे सर्वे विविधा पुरुषा इति ज्ञानेन कर्मणा च अवधार्य, 'पुरुषमेधानन्तर अरण्य गत्या सन्यसेत् ' हत्याहु ॥

अत्र द्वितीवोऽध्याय पुरुषस्कारमको भवति । स एव प्रधान पुरुषमध्यम् , येन पुरुष स्त्यते । अत्र उक्वरभाव्य अवश्य निरीक्षणीयम् । "परमान्मविज्ञानान दादिगुणा मनि प्रभूत पुरुषमेघो यज्ञ प्रभापति कोककालान्यादिवपु पुरुषोत्पत्ति स्थिति-सहतीनां हेतु स्वर्णापवर्गेश्वर्यमोक्षदो ज्ञानकर्मसमुख्यकारणं वारीर 'यज्ञो या अस्यादमा भवति' हति श्रुते । सहस्रतोषां पुरुष इत्यनुवाकेन पोडवार्चेनानुषुभेन त्रिष्ट्रयन्थेन 'महाणे माहाणं' इत्यादि-अवयवभूत पुरुषद्वारेण अवयवी पुरुष शत्यते" हति । नासीत्कदाऽपि वैदिकेषु यज्ञेषु अरपगुवध हति वक्तव्यमवद्यमभवत् । पुरुषमेधे नियोज्याना नानाजातीयानां नानावर्गीयाणां च नामानि केषां देवतानि च यज्ञेते द्वष्टस्यानि । विक्तरो मा भूदिति विरम्यते । सेषा पामरकथा, यदेदेषु देवार्थं मानुष्यहत्या विहितेति । दिष्यधश्चपोऽष्यान्मसम्पन्ना ऋषय पूर्वे, स्थूलद्वरो षहिर्यानपरा घाऽस्नाकमार्थाः पुरा देवार्थं नरश्चित्ररा आसक्षित्यतस्यभतापानुकीर्वन मा भूदित्येष विषय सश्चित्त ॥

नादरः क्रोधे पर्यवसनी मवति । तसात् क्रुष्यतस्तव क्रोधस्य पात्रं मा भूमेति प्रार्थयते । जिहीळानस्य— हेटू जनादरे, लिटः कानच्, द्विर्भावः, एकारस्य ईकारादि छान्दसः । इत्वे क्रुष्टि क्रिंगे क्रुष्टि क्रिंगे क्र

व्वीयामृचमाइ-

वि मृंळीकार्य ते मनों र्थीरश्वं न सन्दितम् । गीर्भिवैरुण सीमिहि ॥३॥ वि मृळीकार्य ते मनेः र्थीः अश्वम् न सम्इदितम् गीःऽभिः <u>वरुण</u> सीमिहि ॥

हे वरुण, मृळीकाय सुखनाय अपराधधमात्मकसुखहेतव इत्यर्थः, मृड-धातोः ईकक् । ते तब मनः मानसं गीभिः स्तुतिमिरसदीयाभिः विसीमहिं विशेषेण बभीमः, पित्र् बन्धने, ईकारण्डान्दसः, आत्मनेपद्व्यत्ययथ । तत्र दृष्टान्तं आह्— रथीः रथसामी, मत्तर्यीयः ईकारः । संदितं सम्बद्धं अश्वं न तुरगमिव । (सम्पूर्वकः दो अवखण्डने, उपसर्गवन्नात् सम्यग्बन्धनायों धातुः) । यथा सारिषः समद्भमं रथे पुक्तं करोति, तथा वयं स्तुतिभिः तव चित्तं बभीमः इति मावः । मक्तिपाश्चद्धो मगवान् प्रसीदतीत्याश्चयित्रस्तनोऽत्र लक्षणीयः ॥

चतुर्थीमृचमाह-

परा हि मे विमन्यवः पर्तन्ति वस्पेइष्टये । वयो न वेस्तिरुपे ॥१॥ पर्त हि मे विऽमन्यवः पर्तन्ति वस्थःऽइष्टये वर्यः न वस्तिः उपं ॥

दे वरुगेति सम्बोधनं मन्यन्ते पूर्वे, आत्मगतं वेदमुक्तं स्थात् । मे मम विन्मन्यवः विदिवानि मननानि, सर्वोध मित्रश्चाय इत्यर्थः, परा पतन्ति अतिदूरमूर्ध्वं प्रसरन्ति हि पादपूरणः । किमर्थम् । वस्यइष्ट्रये वसुनो धनस्य प्राप्तये (वसुमतः प्राप्तये वसुग्रन्दादिन्मतुषो छिकि हि-लोषे ईपसुनो यकारलोपङ्गान्दसः) धनं च दिव्यं उत्तमं योष्यम् । तत्र दृष्टान्तमाह- वयः पश्चिणः वस्ततीः उप न स्वावासस्थानानि

श्रित यथा पतन्ति तथा मम मतिवृत्तयः द्रमुत्पतन्ति दिव्यवसुभूतं वारुणं धाम श्रामुमिति मानः । मन्यवः पिष्ठण इवोत्पतन्तीति न केवलमलङ्कारार्थेयह्रपमा । श्रीवृत्तीनां खेचरलं योगपश्चर्गम्यमित्यत्र योगिनोऽधुनातनात्र साक्षिणो भवन्ति ॥

**पत्र**मीमृचमाइ—

कृदा क्षेत्रश्रियं नर्मा वर्रणं करामहे । मृळीकायोह्नवक्षंतम् ॥५॥ कृदा क्षत्रःश्रियंम् नरम् आ वर्रणम् क्रामुहे मृळीकायं उहुऽचक्षंतम् ॥

मृळीक।य अपराधधमासम्पादनेन सुखाय कदा कसां वेलायां क्षत्र-श्रियं धत्रं वलं अयित धत्रश्रीः तं नरं नेतारं देवं उरुचक्षसं विततं यथा तथा द्रष्टारं वरुणं आ करामहे असदिभम्रखं करिष्यामः १ करोतेः व्यत्ययेन शप् ॥ इति प्रथमस्य द्वितीयं पोदशो वर्गः

पष्टीमृचमाइ---

तदित्तेमानमोशाते वेनेन्ता न प्र श्रुच्छतः । धृतवेताय दाशुपे ॥६॥ तत् इत् समानम् आशाते इति वेनेन्ता न प्र युच्छतः धृतऽवेताय दाशुपे ॥

धृतव्रताय धृतं धिया देहेन प्राणेन च धारितं व्रतं दैन्यं कर्म येन तसी, दाशुपे स्वीयं देवेम्यो यथामागं दलवते यजमानाय तस्य प्राप्तन्यलामायेत्यर्थः, वेनन्ता नेनन्ती कामयमानी (वेनतिः कान्तिकर्मा) मित्रावरुणौ तत् इत् वच्छन्दन्यान्यं ऋतं न्योतिरेव समानं साधारणम् तुल्यं वा आशाते न्यामुतः (अग्र न्यामौ, लिट्, छान्दसः प्रयोगः) । न अयुच्छतः न माधतः प्रमादं न छुरुतः (युच्छ प्रमादे) । उक्तलक्षणं यजमानं धृतव्रतं न कदाऽप्युपेक्षेते, प्रत्युत वद्यं वत्यदल्यं कामयेते, तच्च न्यामुत इत्युक्तं भवति । तच्छन्दवाच्यम्वतमं सत्यं ज्योतिः तत्र तत्र क्रियत् स्पष्टं कचिदस्पष्टं वा संदिवायामस्यां द्रष्टन्वम् । अन्यत्रेदं भूमिकायां मन्नोदाइरणपूर्वकं विचारितमसाभिः ॥

किसित्रावरणयोः साहचर्यमिसिद्धेः 'थेनन्वा' इति प्रयोगः सुबोधः । मेधातिधेर्मध्रेव्वपि कचित्कण्डतो मोक्तावपि प्रकतस्य श्रवणेन उभौ गृहीतौ । अत्रैके नम्याः प्राहुः । अप्रकृतस्य मित्रस्यास्यामृचि प्रतिपादनात्

#### सप्तमीमृजमाइ-

वेदा यो वीनां प्रमुन्तरिक्षेण पर्तताम् । वेदं नावः संमुद्रियः ॥७॥ वेदं यः वीनाम् प्रम् अन्तरिक्षेण पर्तताम् वेदं नावः समुद्रियः॥

अन्तिरिक्षेण आकाशमार्गेण पतताम् गच्छताम् वीनाम् पिक्षणाम्,
पदम् सानं यः वरुणः वेद् जानाति, समुद्रियः समुद्रेऽवस्थितः यो वरुणः
नावः प्रवस्य पदं वेद् जानाति, स निष्तादेति पुरस्तात् सम्बन्धः, अथवा 'स
बन्धवान् मोषपत्रसानिति शेषः' इति पूर्वच्याख्या वा मवतः । यद्यदसाकमविदितं
दुर्गोधं वा भवति तत्सवं वरुणस्य सुविदितमिति विवक्षा । तिई वीनां पदं नीडं विदितमेव सामान्यजनस्थापि, तथा नावो गन्तव्यं स्थानं नाविकस्य चेति स्थिते, कथं दुर्विदं
ईदशं पदं वरुणो वेदेत्यादः भितिष्टत्तपः प्राक् पिक्षिमरुपिनताः स्थापाः । विषयानुपादानेन विपयिणः कथनिद्द श्रेयम् । विभिः मतयो रुश्विताः । सर्वासां प्रतीनां गन्तव्यं
परमं पदं दुर्विदं नः, वरुणस्य तु विदितम् । एवं नावा जीवयात्रा रुक्ष्यते । अपरिमिताखण्डसम्बः समुद्रः, तत्रस्थो भगवान् वरुणः सर्वे जानाति ॥

#### अष्टमीमृचमाइ-

वेदं मासो धृतर्त्र<u>तो द्वादंश प्रजार्वतः । वेदा य उप</u>जार्यते ॥८॥ वेदं मासः धृतऽत्रेतः द्वादंश प्रजाऽवंतः वेदं यः <u>उप</u>ऽजार्यते ॥

यम देवः धृतव्रतः स्वकर्मणो भर्ता स्वीयकर्मस ध्रुव इत्यर्थः, प्रजावतः उत्पत्तिमतः, जनी प्रादुर्भावे, प्रपूर्वकः, द्वाद्श द्वी च दश चेति द्वन्द्वसमासः, मासः मासान्, मासशन्दस्य मासादेशः, वेद् जानाति। यथ यः मासः उपजायते अधिको जायते तमपि वेद् जानाति। नानपश्चेपः पूर्ववत्। अधिमासः रविमासाद् अधिको मासधान्द्र एकः, 'यस्रयोदशोऽधिकमास उपजायते संवत्सरसमीपे' इति

पूर्वेत्तरयोः पद्ममप्रश्योमेध्ये सम्बन्धविष्छेदकः प्रक्षिप्तोऽयं मद्म इति । तच्छव्दार्थेऽस्माभिः प्रदर्शिते परिगृहीतेः न स्वान् कोऽप्यसम्बन्धः । पूर्वे व्याख्यातारस्तु तच्छव्दस्य इविरित्यर्थमाहुः । एवं हि सिध्यति सम्बन्ध-विधातः । वरुणस्य महिमा वर्षेते स्केऽसिन् पुरस्तादपीति श्चम् ॥

सायणीयम् । अत्र सौरमानापेश्वया चान्द्रसाधिमासस्य प्रसिक्तिदेवद्वसमाहोचनास्पर्दं भवति । अत्रापि न केवलं कालद्वानं वरुणस्थोक्तम् , तत्तु मानुपस्यापि देवविदो मवति । किं तर्हि विविधितम् । कालनियमानुसारेण बहिरन्तर्वा अध्यण्डमधिषण्डं च सर्वो व्यव-हारः सम्पद्यते, तादृशकालगतिरहस्यं सर्वनियामकस्य धृतव्रतस्य वरुणस्थेति मन्नसारांशः ।

# नवमीमृचमाह---

चेद्र वार्तस्य वर्तिनमुरोर्ऋष्वस्यं वृहुतः । वेदा ये अध्यासंते ॥९॥ वेदं वार्तस्य वर्तिनम् उरोः ऋष्वस्यं वृहुतः वेदं ये अधिऽआसंते ॥

उरोः विस्तृतस्य अरुद्वस्य उत्कृष्टस्य बृहतः महतः, प्रमावतः प्रमाणतोऽपि विषुरुसेत्यर्थः, बातस्य वायोः जगत्प्राणस्य वर्तिनिम् मार्ग यो वेद् जानाति, यो देवाः अधि उपरि आसते आसीना मवन्ति, तानपि यो वरुणो वेद् जानाति, वाक्यशेषः पूर्ववत् । ऋष्वस्य दर्शनीयस्थेति सायणः, महत इति स्कन्दस्वामी । ऋष्वऽ वीरः, ऋष्वऽओजाः इत्यादौ महत्त्वार्थ उपपन्नतरो लक्ष्यते । तसाद् ऋष्य उत्कृष्ट इति व्याख्यातम् ॥

#### दशमीमृचमाह-

निर्पसाद धृतर्वतो वर्रणः पुस्त्यार्थस्वा । साम्रज्याय सुकर्तुः ॥१०॥ नि सुसाद धृतऽर्वतः वर्रणः पुस्त्यासु आ साम् ऽराज्याय सुऽकर्तुः ॥

धृतव्रतः दैन्यस कर्मणो धर्वा वरुणः देवः पस्त्यासु दैवीषु वासभूमिषु (पस्त्यमिति गृहनाम, प्रजास्विति सा०) आ सर्वतः व्याप्य निपसाद निपण्णो भवति । किमर्थम् ? साम्राज्याय सम्राजो भावः तस्मै सम्राट्तिनर्वाहायेत्पर्धः । कीद्यः १ सुकतुः सुकर्माः सुप्रज्ञो वा, विश्वसाम्राज्यनिर्वाहाय साधु प्राज्ञं दृदमिन्छा- वलमपेक्षितम् । तदिदं विशेषणम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तदशी वर्गः

भथैकादशीमृचमाह-

अतो विश्वान्यद्भंता चिकित्वाँ अभि पश्यति । कृतानि या च कत्वी ॥११॥ अतः विश्वनि अर्द्धता चिकित्वान् अभि पश्यति कृतानि या च कत्वी ॥ अतः पत्र कर्न 'पस्तासु' निषणाः साम्रान्याय, तत इत्यर्थः । चिकित्वान् ग्रान्वान् वरुणः कर्ता अध्याहार्यः । विश्वानि सर्वाणि अद्भुतानि माभयाणि अभि पर्यति सर्वतोऽषलोकयि । यानि कृतानि भूगानि अद्भुतानि या च यानि च कर्त्वा कर्त्वध्यानि मानीनि अद्भुतानि तानि सर्वाण्यभिपश्यति । कर्ता— करोतेः कृत्यार्थे तन् । चिकितान्— कित ज्ञाने, लिटः कसुन् । सायणस्तेनं मन्यते— 'अतः' वरुणात् 'चिकितान्' प्रशावान् अद्भुतान्यभिपश्यतीति । अत्र चिकितान् कोऽपि प्राद्यः किल ॥

द्वादशीमृचमाह--

स नों विश्वाही सुकर्तुरादित्यः सुपर्था करत् । प्र णु आयूपि तारिपत् ॥१२॥ः सः नुः विश्वाही सुऽकर्तुः आदित्यः सुऽपर्था करत् प्र नुः आयूपि तारिपत् ॥

सः प्रस्तुतः सुक्रतः शोमनकर्मा आदित्यः अदिविषुत्रः वरुणः विश्वाहां सर्वेष्वहः सित्यसिक्यें निपातः, सर्वदा नः अस्मान् सुपथा शोमनेन मार्गेण सिद्दतान् करत् करोत्, करोते हेंट्, सिद्दतानित्यच्याहारः सायणीये । 'नः विश्वाहा सुपथा करत्' अस्माकं सर्वाण्यहानि सुपथानि शोमनमार्गनीतानि करोत्, न केवलं साक्त्येन सर्वदा, अपि तु एकेकं दिनं सुनीतं करोसित्यर्थ उपपद्यते । नः अस्माकं आयूँपि अतारिषत् वर्धयत्, आयुष्मन्तः स्थाम वरुणप्रसादात् । प्रपूर्वकस्तरिवर्धनार्थः ॥

त्रयोदशीमृषमाह—

विश्रेदद्वापिं हिंरूण्ययं वर्रणो वस्त निर्णिजम् । परि स्पशो नि पेदिरे ॥१३॥ विश्रेत् द्वापिम् हिर्ण्ययम् वर्रणः वस्त निःऽनिजम् परिं स्पर्शः नि सेदिरे ॥

हिरण्ययं हिरण्मपं (मपटो मलोपो नियातितः छन्दिस) द्वापिं कवर्च विभ्रत् धारयमाणः वरुणः आदित्यः निर्णिजं सब्छं सहपं वस्त आब्छादयित (यस आब्छादने, लष्, अदमावः लड्फें) । स्पदाः हिरण्यकवचस्पश्चिनः रशमयः आपकाः परि परितो हिरण्यकवयमृतं वरुणं, निषेदिरे निषणाः (स्पश्च स्पर्शने, किप्) सम्यगिविच्य दर्शनं स्पष्टीकरणं च घातर्थः । अत एव गूददिशनक्षाराः स्पशा दिति व्ववहारो लोके । वरुणस्य राश्चथारास्तं परितो निषण्णाः मनुष्याणामपराघान् राश्चे कथयन्ति दण्डायेति स्थूला कथा । वस्तुतस्तु, हिरण्मयपात्राच्छादितं सत्यं झापियतुं निषण्णाः प्रणिधय इव झापका रश्मयो दिव्या विभूतयो वा । अवधातव्यमिष्ट दिरण्मयेनेति ईशावास्तश्चतिवचनम् ॥

# पतुर्दशीयुषमाइ—

न यं दिप्सन्ति दिप्सन्ते न हुह्वाणो जनानाम् । न देवम्भिमातयः ॥१४॥ न यम् दिप्सन्ति दिप्सर्वः न हुह्वाणः जनानाम् न देवम् अभिऽमातयः

दिप्सवः जिपांसवः असुराः (दम्भेईननार्थोद्रश्चनार्थोद् दमनार्थोद्रा सद्यन्ताद् उपत्यमः) यं देवं न दिप्सन्ति न जिघांसन्ति आसुरभुवोऽतीत्य वरुणस्य वर्तनात् तं दिसितं वश्चियतं वा न प्रभवन्ति देववैरिणोऽसुराः । अत एव ताद्द्येच्छावैफल्य-श्वानाद् उत्कृष्टस्य वरुणस्य दुर्गमसज्ञानाद्वा नेच्छन्ति इन्तुम् । न केवलं एत एव, जानानां मनुष्पाणां द्वुह्वाणाः द्रोग्धारोऽपि (द्वृद्द जिघांसामाम्, क्रिनप्) मनुष्य-द्रोहिणो राक्षसाः भ्वविश्वेषा वा न यं देवं दिप्सन्ति, अभिमात्यः पाप्मानः अपि 'पाप्मा वा अभिमातिः' इति श्रुतिषु प्रसिद्धः । तं वरुणं न स्पृश्चन्ति ॥

#### पश्चदशीमृचमाइ-

ञ्चत यो मार्नुपेष्वा यशेश्चके असाम्या । असार्कमुदरेष्वा ॥१५॥ ञ्चत यः मार्नुपेषु आ यशेः चके असमि आ असार्कम् उदरेषु आ ॥

उत अपि च यः वरुणः मानुषेषु सर्वसिन् मानुष्यके यशः प्रतिष्ठां माहातम्यं गौरवं वा आ सर्वतः चक्रे कतवान्, स तथा कुर्वन् आ सर्वतः असामि अन्यूनं सम्पूर्णं चक्रे । अपि च न केवलं सामान्यतः मनुष्यजातौ प्रतिष्ठां कृतवान्, कि तु अस्माकं विशेषतो ऋषीणां उद्रेषु शरीरेष, शरीरैकदेशेन शरीरं लक्ष्यते, आ 'चक्रे' इति सम्बन्धः । यो वरुणो मनुष्यज्ञातिप्रतिष्ठां कृतवान्, स भगवान् ऋषीणां देहेष्विप 'यशः' प्रतिष्ठां माहात्म्यं वा चक्रे इति अर्थोत्कर्षमावहित मन्नः । अस्यापकर्षाय मवित कर्मठव्याख्या मन्नस्थ-उद्रापदश्रवणाधारा । यशः अनं उद्राप्रणाय करुणेनानुगृहीतं सायणाभिमतम् । तिर्हं, गम्भीरार्थानां ऋचां मध्ये नीचा मन्नद्रष्टुः उद्राप्रपरितासन्तृतिप्रख्यापना वैरस्थाय करुपते । ऋषीणामेतेषां नासीहान्ना तज्ज्ञानं वेति विमर्शवीक्षितैः क्षिप्तश्चेदिक्षेपो, कथं सोडन्याय्यः स्थात् कर्मपरव्याख्यानस्थापि नावश्यक्रमीदशं जयन्यं तार्प्यग्रहणमिति स्थालीपुलाकन्यायेनेदं दिश्वतम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये अष्टादशो धर्गः

वय पोडशीमृचमाह-

पर्रा मे यन्ति धीतयो गावो न गव्यूतीरति । इच्छन्तींरु वक्षसम् ॥१६॥ पर्रा मे यन्ति धीतयेः गावेः न गव्यूतीः अतु इच्छन्तीः उर्डे उच्छेसम् ॥

उरुचक्षसम् विशालचक्षुपं, विश्वस द्रष्टारिमायर्थः, वरुणं इच्छन्तीः प्राप्तुं. कामयमानाः मे मम धीतयः धीवृत्तयः परा यन्ति अविद्रं गच्छन्ति, 'परा हि मे विमन्यवः' इवि मन्नेऽप्येवमेवोक्तं अवधेयम् । अत्र दृष्टान्तः । गावो न यथा गावः गट्यूतीः अनु गोष्ठानि अनुलक्ष्य गच्छन्ति वद्वत् । गव्यूतीः— गावोऽत्र यूयन्त इवि गव्यूतयस्ताः । छन्दसि अवादेशः । 'उसा इव स्वसराणि' (मं. १, स्. ३, ऋ. ८.) इत्यत्र व्याख्या समालोच्या ॥

सप्तदशीमृचमाइ—

सं नु वोचावहै पुनर्यतों में मध्वार्भृतम् । होतेव क्षदंसे प्रियम् ॥१७॥ सम् नु वोचावहै पुनः यतः में मधुं आऽर्भृतम् । होतोऽइव क्षदंसे प्रियम् ॥

यतः गमात् मे मया विमक्तिम्यत्ययः मधु सोमात्मकं आभृतं आहतम् सम्पादितमित्यर्थः, तं च त्रियं वन्मधु होतेव यजमानार्थं होमकर्वेव क्षद्से

अभासि यमागाम् (श्रद्तिः शक्तीकरणार्थः, विमजने वर्तते, अत एव यमामाग-स्वीकरणं विविधितमित्याचक्षमहे)। तम्माव् नु धिष्रं पुनः संवोचावहे परस्पर-सनादसम्पन्नी वार्ती करवावह । अहं मधु आह्तवान्, सं च हप्तः म्वीहतवान्, इतः परं उमयोरावयोरन्वरङ्गव्यवहारश्रलसिति शुनःशेषसर्वेर्वरुणदेवताविषयकविसम्भवाषयं इदम् । बोचावहै- लोडर्थे छन्दमि छङ्, शानिवद्भावात् ऐतम् । अन्यत्सर्वे छान्दसम् ॥

# अष्टादशीमृचमाह—

दशुँ नु विश्वदर्शनुं दशुँ रथुमधि क्षमि । एता जुपत मे गिर्रः ॥१८॥ दर्शम् नु विश्वऽदेशितम् दर्शम् रथम् अधि क्षमि एताः जुपत् मे गिरः॥

विश्वदर्शतं विश्वं दर्शतं दर्शनीयं यस तं वरुणं (इशेरतच् प्रत्यमः) दर्शं नु ष्टरवानहं रास (दशेर्ड्ण गडमावः) अधि उपरि क्षमि धमायां (आवोऽमावः छान्दसः) भूम्यामुपरि अन्तरिधे रथं वरुणस यानं दुर्गं दृष्टवानिक । ध्ताः मे गिरः मदीयाः स्तुतीः जुपत सेनितवान् प्रीत्या सीकृतवां म परुणः (जुपतेः रुष् अडमावः) । भूमावेव मम सरमस वरुणसाकादी दर्शनं, तेन मदीपगिरां सेवनं च सम्पन्ने, इति भावः ॥

एकोनविंशीमुचमाह-

इमं में वरुण श्रुधी हर्वमुद्या चं मृळय । स्वामेवस्युरा चंके ॥१९॥ इमम् मे वरुण श्रुधि हर्वम् अय च मृळ्य त्वाम् अवस्यः आ चके ॥

हे वरुण में मम इसं हवं आद्वानं श्रुधि गृणु [मोदिविको दीर्घ ईकारः विकरणलोपः छान्दसः]। कि च, अद्य च अधुना मस्मिन् दिने वा मृळय मृहय मुखय । अवस्युः रक्षणेच्छुः (अवस् शन्दाद् १यच् छन्दसि उप्रत्ययः) स्वाम् देवं आ माभिष्ठरूपेन त्वाष्ट्रदिश्येत्यर्थः चके आक्रन्दित्वानिस्म 'के मे शब्दे', लिटि छान्दसं रूपम् ॥

विंशीमृचमाइ-36

त्वं विश्वस्य मेधिर दिवश्च गमश्चं राजित । स यामेनि प्रति श्विधि ॥२०॥ त्वम् विश्वस्य मे<u>धिर दिवः च</u> गमः <u>च राजि</u>सि सः यामेनि प्रति श्रुधि ॥

हे सेधिर, मेघाविन वरुण, त्वं विश्वस्य सर्वस्य जगतः दिवश्च गुलोकस च गमश्च भूलोकस च अर्थे (ग्मा पृथिवीनाम, आवो लोपः छन्दसि) राजिस दीच्यमे, सर्वस्यापि राजा मवसीत्यर्थः । सः तादशस्तं यामिन प्रयाणे तदीये प्रतिश्रुधि प्रतिश्रवणं कुरु, मदीयाह्वानस प्रत्युत्तरं देहि, सर्वतो यासि तं राजा विश्वस्य । यामिन-या प्रापणे, असात् आवो मनिन् ॥

एकविंशीमृचमाह~

उर्दुत्तमं मुंमुग्धि नो वि पार्शं मध्यमं चृत । अवधिमानि जीवसे ॥२१॥ उत् उत्ऽत्मम् मुमुग्धि नः वि पार्शम् मध्यमम् चृत् अवं अधमानि जीवसे ॥

प्रचोऽसालात्पर्यं 'उदुत्तमं वरूण पाश्चम्' इति मन्नस (१-२४-१५) व्याख्यायां द्रष्टव्यम् । हे वरूण, नः असाकं उत्तमं ऊर्ध्वगतं द्युलोकवैमवप्रवेशप्रतिवन्धकं शिरो-प्रनियरूपं पाशं उन्मुमुन्धि उत्कृष्य मोचय (ग्रुन्तः मोक्षणे विकरणस्य रुद्धः, छान्दसः) । मध्यमं मध्यमलोकीयविशुद्धमहाप्राणशक्तिप्रसारनिरोधकमध्यग्रन्थिरूपं पाशं विचृत विशिष्य नाश्य (चृती हिंसाप्रन्थनयोः तुदादिः)। अधमानि अधो-गतानि पार्थियगन्धनानि ऊर्ध्ववैभवव्यापारप्रतिरोधकम्लग्रन्थिरूपान् पाशानित्यर्थः तान् अवचृत अवकृष्य नाश्य । किम्प्यः जीवसे जीवनाय असदीयाय दिव्याय द्रस्यः । जीवसे- तुमर्ये असे प्रत्ययः छन्दसि ॥

. इति मयमस्य द्वितीये एकोनविशो यगैः

क्षय पष्टेडनुवाके त्तीयं दशर्वं आग्नयं गायत्रं स्कम् । ऋषिः पूर्ववत् ॥ तत्र प्रथमाम्चमादः—

वसिष्वा हि मियेष्य वस्त्रीणयूर्जा पते । सेमं नी अध्वरं येज ॥१॥

वसिष्व हि मिये्ष्य वस्त्रीणि ऊर्जाम् पृते सः इमम् नः अध्वरम् युज ॥

मियेध्य मेध्य, मेधस पहास अई (मे इति स्थाने मिये इति छान्दसः इया-देशः) ऊर्जी पते बलानां पालक, ऊर्ज बलप्राणनयोः, भ्रजादिस्यः धातुस्यः तान्छील्ये किप्, ऊर्क इति प्रथमैकवचनम्, वस्त्राणि परिधानानि वस्तिष्व भान्छादय वस आञ्छादने, लोटि इडागमः छान्दसः, तेजांसि हि अमेः परिधानानि वसात् प्रज्वलितो भवेत्यर्थः । हि पादपूरणः । 'सः नः इमं अध्वरं पज' पादोऽयं भ्याख्यातः (१-१४-१३) ।

दितीयामृचमाह-

नि नो होता वरेण्यः सदा यविष्ट मन्मीभः । अम्ने दिवित्मता वर्चः ॥२॥ नि नः होतां वरेण्यः सदां युविष्ट मन्मेऽभिः अम्ने दिवित्मेता वर्चः ॥

सदा सर्वदा चिविष्ठ युवतम, यजमानार्थ साधियतन्ये पहलं, यजमाने लन्धजन्मनोऽनुदिनप्रवर्धनेन पुष्टिं चार्यघोतियतिमदं विशेषणम् । वरेणयः वरणीयः श्रेष्ठः
मन्मिनः प्राह्मैननैर्पृक्तस्तं असे नः असदीयो होता देवानामाद्धाता भूता, नि
निपीदेति योग्यिक्तयया सम्बध्यते । तथा अमेर्निपदनायोत्तेजनमाह, दिवित्मता दीप्तिमता, दिविश्वदान्मतुषि तकारोपजनः छान्दसः, वचः वचसा, वृतीयैक्वचनस्त
छक्, उञ्चितिन असदीयस्तोत्रेण प्रीणितो निपीदेति मावः ॥

व्तीयामृचमाह-

आ हि प्म सुनवें पितापिर्यर्जत्यापयें । सखा सख्ये वरेंण्यः ॥३॥ आ हि स्म सुनवें पिता आपिः यर्जति आपयें सखी सख्ये वरेंण्यः ॥

स्म पादपूरणः, आ यजितिश्वया सम्बन्धते, हि प्रसिद्धौ । सूनवे प्रताय पिता जनकः आयजिति यजनं सर्वथा करोति, पुत्रे यजमाने सित, तस पिता ख्यमेव यजमान इव वात्सल्याद् यज्ञं निर्वहति। तथा आपये पान्धवाय आपिः बन्धुः, सरुये सहदे वरेण्यः वरणीयः सखा च आयजति । एवं ममापि कॅं पितेव आपिरिव सखेव मवसि मगवन्, तसाद्यजेति प्रार्थना ॥

चतुर्थीमृचमाह-

आ नों वहीं रिशार्द<u>सो</u> वर्रूणो मित्रो अर्थुमा । सीर्दन्तु मर्नुपो यथा ॥शा आ नः वहिः रिशार्दसः वर्रूणः मित्रः <u>अर्थ</u>मा सीर्दन्तु मर्नुषः युथा ॥

हे अप्रे, तथा आह्ताः प्रेरिताः देवाः रिशाद्सः हिंसकान् अदन्तः सित्रः वरुणः अर्थमा च नः अस्पदीयं विहिः अन्तर्वेद्यामास्तीणं आसनं आसीदन्तुः आगत्य निपीदन्तु । क इवि सनुपो यथा मनुष्या इव, प्रत्यक्षीभृताः व्यवहार- योग्या भवन्तु देवा इति मावः । मनुषः मनुष्या इति स्कन्दस्वामी । प्रजापतेरिति सायणः । देवाः प्रजापतेर्यज्ञमागताः किलः। मनुः प्रजापतिः तस्य यञ्चं यथा देवा आगताः तथा इममपीति तात्पर्यमाह सायणः ॥

पश्चमीमृचमाइ—

पूर्व्यं होतर्स्य <u>नो</u> मन्दंख <u>स</u>ख्यस्यं च । इमा <u>उपु</u> श्रुंधी गिर्रः ॥५॥ पूर्व्यं होतः अस्य नः मन्दंख सख्यस्यं <u>च</u> इमाः <u>क</u>म् इति सु श्रुंधि गिर्रः ॥

पूटर्य सर्वेषां नः पूर्वप्रत्पन्न, होतः हे अमे, नः असदीयस अस्य यजनस्य सरव्यस्य च तत्प्रसादसाधक्तसविमावस्य च सिद्धये मन्द्स्व मोदस्व । उ अपि च इमाः असदीयाः गिरः स्तुतीः सु सुतरां सावधानिवस्यर्थः, श्रुधि शृणु ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये विंशी वर्गः

पष्टीमृचमाइ--

पश्चिष्ठि शश्चीता तनी देवंदेंवं यजीमहे । त्वे इर्ष्ट्यते हिवः ॥६॥ यत् चित् हि शश्चीता तनी देवम्ऽदेवम् यजीमहे त्वे इति इत् हृ<u>पते</u> हृवः ॥

हे अमे, यिखिद्धि यद्यपि शश्वता शाश्वतेन निरन्तरिमत्पर्थः, तना ततेन निरन्तरिमत्पर्थः, तना ततेन निरन्तरेन यजनेन देवंदेवं बहुदेववृन्दं, वीप्सायां द्विभावः यजामहे, तथाऽपि हिविः असद्पेणद्रव्यं त्वे इत् लय्येव ह्यते । इन्द्रादीनां देवानां यजनं अग्रिमुखेन हि कियाति । तना— तनु विस्तारे, किय् चेति किय् तन इति प्रथमैकवचनम् । ले— युष्मच्छन्दात् सप्तम्येकवचनस्य शे आदेशः ॥

## सप्तमीमृचमाइ-

श्रियो नो अस्तु विश्वपतिहोंता मुन्द्रो वरेण्यः । श्रियाः ख्रुप्यो व्यम् ॥शा श्रियः नुः अस्तु विश्वपतिः होता मुन्द्रः वरेण्यः श्रियाः सुआग्नर्यः व्यम् ॥

विद्यतिः विशां प्रजानां पतिः पालकः होता आह्वाता मन्द्रः प्रदृष्टः वरेणयः वरणीयः अग्निः नः असाकं प्रियः अस्तु सर्वदा प्रियो भ्यादित्यर्थः । वयं वयमपि तस्य प्रियाः स्वप्नयः शोमनोऽग्निर्येषां ते, शोमनाग्निसम्पन्नाः भ्यासः ॥

# अष्टमीमुचमाह—

ख्यायो हि वार्थे देवासी दिधरे चे नः । ख़्यायो मनामहे ॥८॥ सुऽअप्तर्यः हि वार्थम् देवासः दिधरे च नः सुऽअप्तर्यः मनामहे ॥

स्वय्नयः शोमनाविसमेताः सन्तः देवासः च देवाश्व नः असदर्थ वार्यं नरणीयं (दिव्यं मोग्यं रतिह्रपं वस्तु) हि यसात् द्धिरे धृतवन्तः, तसात् वयमि स्वय्नयः शोमनावियुक्ताः मनामहे स्तुमः, मन्यतिर्चितिकर्मा व्यत्ययेन शप् । अस्पद्यं वरणीयदिव्यमोग्यवलादेधीरकानां अप्रियुक्तानां देवानां अनुप्रहादेव वयमिन युक्ताः स्तीतं व्यातं ज्ञातं वा प्रभवाम इति मावः ॥

#### नरमीमृषमाह—

अर्था न ड्रभयेपाममृत् मर्त्योनाम् । मिथः सेन्तु प्रशस्तयः ॥९॥ अर्थ नः ड्रभयेपाम् अर्मृत मर्त्योनाम् मिथः सुन्तु प्रश्लास्तयः ॥ अथ प्रागुक्तप्रकारेण असाकं शोमनाप्तियोगपूर्वकष्यानसम्पत्प्राप्तेः परं, हे अमृत अमर्त्व अमे, मर्त्यानां नः असाकं उभयेषां अमृतस्य तन मर्त्यानां शसाकं च मिथः परस्परं प्रशास्तयः प्रशंसाः विस्नम्भेण रहस्रवाचः सन्तुः अवन्तु । ऋषीणां देवताभिः प्रत्यक्षव्यवहारः साधारणो बोष्यः ॥

दशमीमृचमाह--

विश्वेभिरमे अग्निर्भिष्मं युज्ञमिदं वर्चः । चनो धाः सहसो यहो ॥१०॥ विश्वेभिः अग्ने अग्निऽभिः इमम् युज्ञम् इदम् वर्चः चर्नः धाः सहसः यहो इति ॥

सहसः बलस यहो पुत्र (यहः अवत्यनामसु पठितम्), अग्ने भगवन् विश्वेभिः विश्वेः (बहुलं छन्दसि) अग्निभिः अन्येस्तद्विशेषभ्तैः सहितः स्थाना-भेदात् एकोऽपि बहुधा भवत्यशिः, इमं यज्ञं असदीयं इदं वचः असदीयं स्तोतं च सीकृत्य चनः सुखं (चनः अन्नं, भोग्यं च भवति, जानन्दे च घान्नर्थः, धनस्ततम् इत्यत्र व्याख्यातम् १-१-१) धाः धेहि (लोडर्थे छङ् अडमावः) । असदीयं यजनं स्तवनं चाङ्गीकृत्य स्वयं धारयमाणः सुखमसासु स्थापय ॥

इति भयमस्य द्वितीये एकविंको धर्गः

पष्टेऽतुवाके चतुर्थे असं न लेति त्रयोदशर्च सक्तम् । ऋष्यादयः पूर्ववत् । त्रयोदश्यासिष्टुप् छन्दः विश्वेदेवा देवताः ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ---

अश्वं न खा वारेवन्तं बुन्द्घ्यो अश्वं नमोभिः । सम्राजन्तमध्वराणाम् ॥१॥ अश्वंम न खा वारेऽवन्तम् बुन्द्घ्ये अग्निम् नमेःऽभिः सम्ऽराजन्तम् अध्वराणाम् ॥

वारवन्तं वालवन्तम् (किपलादिसात् रसम्) अश्वं न अश्वमिव स्वा साम् अप्तिं नमोभिः नमस्कारैः (सर्वः करणैर्नमनं प्रपत्तिचन्दवाच्यं नमस्करणं बहुवचन- त्रयोगासोष्यम्) वन्द्ध्ये वन्दितं (तुमर्थे अध्ये प्रत्ययः) प्रारमामहे । कीदशम् द्र अध्वराणां यज्ञानां सम्प्राजन्तं सम्यगीशानम् (राजितिरैश्चर्यकर्मा) । अप्रेर्व्वाला एव वालाः, यथा वालवान् अश्वः मञ्चकमिक्षकादीन् वालैः परिहरति, तथा अप्रिः दिन्यशक्तिन्वालाभिवीषकान् देववैरिणः यज्ञविषातकान् यागपात्रायां परिहरति । यात्राष्वननार्थः अध्वरश्रद्धोऽत्र बोष्यः ॥

## द्वितीयामृचमाह—

स घो नः सूनुः शर्वसा पृथुप्रगामा सुशेर्वः । मीदाँ असार्वः वभूयात् ॥२॥ सः घ नः सूनुः शर्वसा पृथुप्रगामा सुश्रेर्वः मीद्वान् असार्वम् बभूयात् ॥ बभूयात् ॥

सः घ स एवाप्तिः नः असार्क सूनुः पुत्रः असासु लच्धजनमहात्, शवसा स्वीपेन दीप्तेन चलेन पृथुप्रगामा विस्तीर्णप्रकृष्टगमनः (पृथुः प्रगामः पस सः, प्रगामा इस्पत्र आकारण्डान्दसः) सुशोवः शोभनसुखः अस्माकं मीद्वान् सेका वर्षिता प्राप्तस्यदिच्यभावायापेक्षितानां वेजोबलादीनां, वभूयात् भवतु । छान्दसस्य भवतेलिटः लिङादेशः ॥

## वृतीयामृचमाह--

स नों दूरा<u>चासाच</u> नि मर्त्यीदघायोः । पाहि सद्मिद्धिशायुः ॥३॥ सः नुः दूरात् च आसात् च नि मर्त्यीत् अघऽयोः पाहि सद्म् इत् विश्वऽअथिः ॥

दे अमे, विश्वायुः विश्वं सर्वं आयुः तदीयमेव (आयुःशन्दपर्यायः आयुशन्दः पकारलोपो वा छान्दसः, एवमेव अवायोरित्यत्रापि योष्यम् । सायणस्त्रन्यथा न्याचष्टे) स सं दूराच्च दूरेऽपि आसाच्च अन्तिकेऽपि अवयोः पापिनन्छतः पापजीविनः इत्यर्थः मर्त्यात् मनुष्यात् सदमित् सदैव निपाहि नितरां रक्ष मः असान् । आसात्— अन्तिकवचनः । सदम्— सदापर्यायः ॥

# चतुर्थीमृचमाह--

इममू पु त्वमुसाकं सिनं गांयत्रं नव्यांसम् । अमें देवेषु प्र वीचः ॥४॥ इमम् ऊप् इति सु त्वम् असाकेम् सिनम् गायत्रम् नव्यांसम् अमे देवेषु प्र वोचः ॥ अमे देवेषु प्र वोचः ॥

हे असे भगवन, इमं अद्य प्रवृत्तं सिनं उत्यु दानं अपि असाभिरत-ष्ठीयमानं त्यागरूपं यजनिमत्यर्थः (ऊपु, संहितायां दीर्घतं, सुत्र इति पत्रम्) नट्यांसं नवीयांसं, नवतरम् (नवशन्दात् ईयसुन्, ईकारलोपः छान्दसः) गायत्रं गायत्री-ष्ट्यन्दोबद्धं स्तुतिरूपं वचनमपि देवेपुं देवानां पुरः स्वम् प्र वोचः प्रवृहि । बोचः- छन्दिस लोडर्थे प्रार्थनायां छङ् ॥

# पश्चमीमृचमाह—-

आ नो भज पर्मेप्वा वाजेपु मध्यमेषु । शिक्षा वखो अन्तंमस्य ॥५॥ आ नः भुज प्रमेषु आ वाजेपु मुध्यमेषु शिक्षं वस्तः अन्तंमस्य ॥

हे अमे, परमेषु ऊर्ष्वं द्युलोकविष् उत्तमेषु वाजेषु वेजोबलादिसमृद्धिषु नः असान् आ भज सर्वतः प्रापयेति सायणीयम् । मागहरान् कृवित्यर्थः, मज भातर्यो लक्षणीयः । तथा मध्यमेषु अन्तिरक्षलोकविषु, अन्तमस्य अन्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्ततमस्य अत्तत्मस्य अत्तन्यस्य स्थिति विलोकवर्तिनि विश्वस्य शिक्षय शापय नः । शिक्ष विद्योपादाने अन्त-भिवत-ण्यर्थः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये द्वाविंशो वर्गः

#### पष्टीमृचमाइ—

विभक्तासि चित्रभानो सिन्धोर्छ्मा उंपाक आ । सुद्यो द्वाशुपे क्षरिस ॥६॥ विश्वका असि चित्रभानो इति चित्रऽभानो सिन्धोः ऊर्मी उपाके आ सद्यः दाशुपे क्षरिस ॥ है चित्रभानो विचित्रकरणसम्पन्न अग्ने, तं विभक्ता असि विभन्न दाता भवसि। किं च दाशुपे दत्तवते सद्यः अविलम्पेन क्षरसि प्रवहसि खयम्। तत्र दृष्टान्तः। आकारः उपमार्थः। यथा सिन्धोः नद्याः उपाके समीपे उन्नी तरक्षे तदुपलक्षितप्रवाहे एति, कुल्यादिखातानां पूरणाय सिन्धुः खयं क्षरित, तथा यनमानमुद्दिश्य यथाभागं पूरणाय तं प्रवहसि ॥

### सप्तमीमृचमाह-

यमेशे पृत्सु मर्ल्घमवा वाजेषु यञ्जुनाः । स यन्ता शर्श्वतीरिषः ॥७॥ यम् अशे पृत्रसु मर्ल्यम् अवोः वाजेषु यम् जुनाः सः यन्तौ शर्श्वतीः इपेः॥ं

हे असे, यं मर्ल पृत्सु पृतनास तदुपलिशते युद्धे (पृतनाशन्दस पृत् आदेशः) अवाः अविस (आव इत्यस्य अकार-आकारिपर्ययः, लेटि अडागमो वा), यं वांजेपु समृद्धेपु तेजोगलादिपु सम्पादियतन्येषु जुनाः जुनासि, प्रेरयसि (ज् इति सौत्रो धातः, क्रचादिः, लङः सिप्, अडमायः) सः शश्वतीः बहुला अपि इषः प्रणाः प्रेरणावेगवलानीत्यर्थः, यन्ता नियन्तं प्रभवित । यसापित्रवारणे रक्षणं, सम्पत्प्राप्तौ प्रेरणं च अग्निभगवत्प्रसादाद्भवतः, स उभयत्र स्वेषणवशंवदो न भवित, प्रेरणसहस्रवेगनीतो न भवित, किंतु युद्धेषु भगवद्रिक्षतः, समृद्धिषु मगवत्प्रेरितः स्वय्शो भवतीति भावः ॥

### अंप्रमीमृचमाह-

निक्षंरस्य सहन्त्य पर्येता कर्यस्य चित् । वाजो अस्ति श्रृवार्यः ॥८॥ निक्षः अस्य सहन्त्य पारेऽएता कर्यस्य चित् वार्जः अस्ति श्रृवार्यः ॥

हे सहन्त्य साहियतः शत्रूणामिमानितः अमे, अस्य सामाश्रितस्य क्यस्य चित् कसापि प्ररूपस्य पर्योता आक्रमिता निक्तः न कोऽपि वर्षते । इतः । अस्य श्रंतांच्यः श्रवणीयः निश्चतः वाजः सर्वसमृद्धिः अस्ति, तसात् न इतोऽप्याक्रमः सम्भवति । क्यस्य यकारोपजनश्छान्दसः ॥

नवमीमृचमाह-

स वाजी विश्वचर्षणिरवैद्धिरस्तु तर्रता । विष्रेभिरस्तु सनिता ॥९॥ सः वाजीम् विश्वऽचेर्षणिः अवैत्ऽभिः अस्तु तर्रता विष्रेभिः अस्तु सनिता ॥

विश्वचर्षणिः सर्वस द्रष्टा सः अग्निः अर्वद्भिः अश्वैः (प्राणवलवेगसङ्गेतः अश्वोऽनधेयः) वाजं समृद्धि तरुता तार्यिता प्रापयिता अस्तु भवतः । विप्रेभिः मेघाविभिः सुप्रकाशप्रशासम्पन्नैः द्वारा सनिता सम्भक्ता अस्तु भवतः । अग्निर्भगवान् यजमानेऽनिस्यतः जेत्भिदिन्यप्राणवलावेशैसेजोवलादिसमृद्धि जिता उजनलञ्चानैः साधनैः मोक्ता भवतः उक्तलक्षणसः वाजस्रोति स्थमं तात्पर्यम् ॥

दशमीमृचमाह--

जर्रावोध तिह विदेशिवेशे यक्तियाय । स्तोमं कृद्राय हशीकम् ॥१०॥ जर्राऽवोध तत् विविद्ध विशेऽविशे यक्तियाय स्तोमम् कृद्रायं हशीकम् ॥

जराबोध जाया स्तुत्या वोधः अन्तःप्रकाश्रह्यं ज्ञानं यस स जराबोधः, अभिः, तस आत्मन एव वा सम्बोधनम् । तत् तत् स्थानं विविद्धि प्रविश्व (विश-धातोः लोटो हि, छन्दिस श्रसः श्रु.) तच्छन्दश्रवणात् उत्तरत्र यच्छन्दोऽध्याहार्यः । यत्र विशेविशे सर्वस जनस क्षेमाय, तादध्ये चतुर्थी, यिज्ञयाय यश्चे भवाय, यज्ञाहीय वा रुद्राय उप्रवलाय अप्रये हशीकम् दर्शनीयं (अनि-दिशम्यां कीकन्) प्रत्यक्षं स्तोमम् स्तोत्रं करोति यजमान इति श्रेषः । जराबोधः अप्रिरिति गृहीला वदनुसारेण व्यावक्षने, अन्तरात्मनः सम्बोधनमुष्पयतेतराम् । अत्र तच्छन्दायोऽवधेयः । यिमन् अन्तः दिव्ये यजनालये यजमानः अपरोक्षं अप्रये स्तोमं करोति न तु परोक्षेण यथा यिद्मुत्यः साधारणो जनः करोति, येन च सर्वस्थापि मानुष्यकस्य आग्नयोऽनुप्रहः क्षेमप्रदः सम्पायते, तत् स्थानं देवयजनालयात्मकं प्रविशेत्युक्तम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये प्रयोविशो वर्गः

एकादशीमृचमाह---

स नो मुहाँ अनिमानो धूमकेतुः पुरुश्चन्द्रः । धिये वार्जाय हिन्वतु ॥११॥

सः नः मुहान् अनिः भानः धूमः केतः पुरुष्यन्द्रः धिये वाजाय हिन्युतु ॥

सः अपिः नः अम्मान् धिये धारणात्मकोत्कृष्टप्रज्ञांग वाजाय बलसमृद्धये चिहिन्वलु प्रेरप्तः । कीष्ट्यः महान् प्रमावाधिकः अनिमानः अविद्यमानः निमानः परिच्छेदः यस सः, परिच्छेदवर्जितः धूमकेतुः धूमः केतुः ध्वजो यस स इति भौतिकोऽपिः वाद्यः । धूमः ऊर्जवेगेन सहसा वा यः वाष्पगतिप्रायः कम्पो जायते स केतुः ज्ञानं यस सः, उक्तलक्षणेन घलवेगभावस्पन्देन अप्रिर्जायत इत्यर्थः । पुरुश्चन्द्रः बहुदीप्तः, पुरुश्चासौ चन्द्रश्च, पुरुर्वहुनामा चन्द्रः आहादो दीप्तिर्वा, पुरुष्वन्द्रः वहुदीप्तः, पुरुश्चासौ चन्द्रश्च, पुरुर्वहुनामा चन्द्रः आहादो दीप्तिर्वा, पुरुष्वन्द्रः वहुदीप्तः, पुरुश्चाचन्द्रोत्तरपदे मन्त्रे इति सुद्, सुदः श्रुक्षेन प्रकारः ॥

द्वादशीमृचमाह्-

स रेवाँ ईव विश्वितिर्देव्यः केतुः श्रेणोतु नः । उक्येर्प्रिवृहद्मीनुः ॥१२॥ सः रेवान्ऽईव विश्वितः दैव्यः केतुः शृणोतु नः उक्येः अग्निः घृहत्ऽभीनुः ॥

सः अग्निः नः असान् विद्यापकान् श्रृणोतु अकर्णयत् । क इव १ रेवानिव अव्य इव, घनिकः खामी यथा अर्थिनां विद्यप्तिः श्रुला तदीप्सितं करोति तथेत्यर्थः (रेवान् रयेः छन्दिस सम्प्रसारणं, मतुषो वलं च) । कीद्योऽिषः १ विद्यतिः प्रजानां पालकः देह्यः केतुः देवसम्बन्धी ज्ञापकः द्वो देवानामित्यर्थः । देवानां अयं दैष्यः, केतः, कित ज्ञाने इत्यस रूपम् । उत्वयः स्वोत्रेरसदीयः चहन्तानुः प्रौद-रिवः गृहन्तो मानवो यस्य सः । स्वोत्रैरप्रेमीनवोऽसासु प्रौदा मवन्वोति वोष्यम् ॥

त्रयोदशीमृचमाह-

नमों महद्भयो नमों अर्भकेश्यो नमो युर्वश्यो नमं आशिनेश्यः यजीम देवान्यदि शक्तवीम मा त्यार्थसः शंसमा वृक्षि देवाः ॥१२॥

नर्मः महत्रभ्यः नर्मः अर्भेकेभ्यः नर्मः युर्वरभ्यः नर्मः आशा-नेभ्यः यज्ञीम देवान् यदि शाक्रवीम मा ज्यायेसः शंसीम् आ वृक्षि देवाः ॥ महन्द्यः अनुभावाधिकेम्यः नमः अभिकेभ्यः वयसा वालेम्यः नमः ।

सुत्रभ्यः तरुगेम्यः नमः । आशिनेभ्यः वयसा व्याप्तेम्यः षृद्धेम्यः (अग्र.

व्याप्तौ, अौणादिक इनच् प्रत्ययः) नमः । उक्तेम्यश्रुविधेभ्यो जीवेभ्यो देवेम्यो वा

नमोऽस्तु, मर्वेष्विष परस्य देवस्य वर्तनात् विश्वदेवनमस्कारोऽनुष्ठितः । यदि शक्तवामः

वयं शक्ताश्चेत् देवान् सर्वान् यज्ञाम पूजाम, यज्ञेनाराघयाम । मोः देवाः!

जयायसः मर्वेभ्योऽपि ज्यायसः, ज्येष्ठस परस्य देवस्य आ शंसम् सर्वतः प्रसृतं शंसनं,

स्तोत्रं, मा वृक्षि विच्छिनं मा कार्यं अहम् । वृक्षि-ए त्रश्च छेदने, व्यत्ययेनारमनेपदी
जमपुरुपैकवचनम्, माङ्योगे अडमावः । अस्यामृचि नमस्करणं, यजनं, शंसनं,

इति त्रिधा आराध्यमेदेन आराधनमुक्तम् । महन्त्र इत्यादौ मनुष्या एव मता इत्यु
पपन्नम्, देवानां पृथक्सरणात्, मनुष्याणां विविधानां अवयवभृतवात् अवयविन

एकस्य पुरुपस्य । पुरुपमेधप्रनावे प्रागुक्तं सर्वमवधेयम् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्विशो वर्गः

पष्ठेऽनुवाके यत्र ग्रावेति नवचै पश्चमं सक्तम् । ऋषिः पूर्ववत् । आदितः पट् आनुरुभः । शिष्टा गायच्यः । आदितथनसृणां इन्द्रो देवता । अन्यासां ऋग्व्याख्यायां स्पष्टा भवन्ति ॥

तत्र प्रथमामृचमाइ-

यत्र यार्वा पृथुवृंध्र ऊध्वों भवेति सोत्वे । उद्भवंससुतानामवेद्विनंद्र जल्गुलः ॥१॥

यत्रे प्रावी पृथुऽवेधः ऊर्ध्वः भवेति सोतेवे उल्लखेलऽसुतानाम् अर्व इत् ऊम् इति <u>इन्द्र जल्गुलः</u> ॥

अम्मिन् स्के प्रावोत्ह्रालाधिपवणीयादयः शब्दाः यज्ञमाधनाभिधायकाः प्रयुक्ताः कर्मकपरतासमयस्य अत्यन्तमुगमुक्ताः स्युरापानतः । परीक्ष्यमाणे सक्तार्थे वासं याज्ञिकं कर्म निमित्तीकृत्य यज्ञोपकरणात्मकसङ्कर्तगभीराणि वैदिकानि योगरहस्यानि गापितानि लक्ष्यन्ते । तत्प्रदर्शनात् प्राक्त मन्नस्थानां पदानां पूर्वव्याख्यानपर्यालोचनपुरस्तरं अर्थान्

आवश्महे— यत्र यसिन् कर्मणि (बहिर्यागे अन्तर्यागे वा) स्त्रोतवे सोतुं अभिषवार्य आवा पापाणः अभिषवार्यः पृथुवुधः पृथुः पृथुलो विस्तीर्णः वृध्नो मूलं यस सः, उद्धिः उर्ध्यानगः 'उन्नत' इति पूर्वे, भवति वर्तते, तिमान् कर्मणि, हे इन्द्र, उल्लेखलसुतानाम् उल्लेखलेनाभिषुतानां (दितीयार्थे पष्टी) एकदेशं वा रसम् अव इत् जल्युलः अनेत्युपसर्गः अधःपर्यायः, इत् अभ्यारणार्थः जल्युलः पित् । 'अवेत्' वदीयसेन अन्नरत्येव पिवेति सायणीयम् । दिन्य ऊर्ध्यस्तं, इन्द्र, अधस्तादिहागत्य मौमोल्खलसुतं सोमं पिवेति वयम्। जल्गुलः— गल अदने, यद् लुक्, लेट् मध्यमैक-वचनम्, उपधायाः उतं, अन्यच छान्दसम् ॥

द्वितीयामृचमाह-

यञ्च द्वाविव ज्घनांऽधिपव्यण्यां कृता । उल्लेखेलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥२॥

यत्रं द्वीऽईव ज्ञघनां अधिऽस्ववन्यां कृता उल्लुखंलऽसुतानाम्, अर्व इत् ज्ञम् इति <u>इन्द्र ज</u>़ल्गुलुः ॥

यत्र यसिन् कर्मणि अधिपवण्या अधिपवण्यौ अधिपूयते सोमो ययोस्तौ, अधिप्रणक्ति (अधिप्रेकः पुत्र् अभिपरे इति धातुः, स्पुर्, भवे यत् छन्दसि) द्वाविव ज्ञधना द्वौ जधनप्रदेशातिर कृता कृतौ (आकारम्छन्दसि) अधिपवणाय नित्यमम्बद्धयोः फलक्योः द्विसं वैशास्यं च द्योतियतुं जधनदृशन्तः । शिष्टं उल्ल्खन्तः लादि च्याख्यातम् ॥

तृतीयामृचमाह--

यत्र नार्यपच्यवमुपच्यवं च शिक्षति । उद्ध्वंत्रसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥३॥

यत्रं नारी अपुरच्यवम् उपुरच्यवम् च शिक्षते उल्लंबिरुऽ सुतानाम् अर्व इत् ऊम् इति इन्द्र जल्गुलः ॥ यत्र यसिन् यहें नारी नरस मनुष्ययज्ञमानस पुरुषस देवस वा पत्ती, श्वितिरित्यर्थः अपच्यवं निर्गमनं उपच्यवं च उपगमनं, आगमनं च शिक्षतें. श्वीते, अम्यासं करोति, अम्यासेनाधिगच्छतीत्यर्थः । शिष्टं पूर्ववत् । अपच्यवम् ध्वपूर्वकस्य, च्युङ् गतौ इत्यस्य रूपम् । शिक्षते— शिक्ष विद्योपादाने, बाह्ये यहें मजमानपत्ती यद्यशालाया वहिर्गच्छति, पुनः शालां आगच्छति— इदमेवापच्यवोप— स्यवाम्यां विविधितमिति सायणः ॥

चतुर्थीमृचमाह—

यत्रु मन्थां विव्धाते र्श्मीन्यमित्वा ईव । उलूर्वलसुतानामवेद्विन्द्र जल्गुलः ॥४॥

यत्रं मन्थोम् विऽव्धाते र्श्मीन् यमित्वैऽईव उल्लूखंलऽस्रतानाम् ' अवे इत् ऊम् इति <u>इन्द्र जल्गुलः</u> ॥

यत्र पस्मिन् कर्मणि सन्थां मन्यानम् (मथिन् शन्दः, द्वितीयायां आतं छान्दसम्)। 'आशिरमथनदेतुम्' इति सायणीयम् । विवाधिते विवधिन्ते । तत्र इप्टान्तः रहमीन् प्रप्रदान् यसित्वे इव नियन्तुमिव (यम उपरमे, तुमर्थे तवे प्रत्याः)। अधिनयमनाय प्रप्रदान् यथा दृढं कुर्वन्ति, तथा बन्धनरञ्जुमिः मन्धानं विशेषेण बधन्ति । बाद्ये कर्मणि दिधमन्थनदण्डो मन्याः । प्रावोळ्खलादीनामन्त- भागार्यविचारे मन्यात्र विचार्यते सक्तान्ते ॥

पश्चमीमृचमाह--

यि हि तं गृहेरेह उर्लू खलक युज्यसे । इह युमर्त्तमं वद् जयंतामिव दुन्दुभिः ॥५॥

यत् चित् हि त्वम् गृहेऽर्थहे उर्लूखलक युज्यसे हुह युमत्ऽ तेमम् वद जर्यताम्ऽइव दुन्दुभिः ॥

पेन्द्रधतर्भवो गतः । परिमापानुसारेण उल्लालस प्रतिपादनात् उल्लाल-देवस्ययमृक् पष्टी चेत्यादुः । उल्लालादेः सरूपमन्तर्यागे पुरस्तादिचार्यते । कर्मपरार्था- विरोधेनेव पदार्थी मन्नाणामत्र सक्ते प्रथमं दीयते। हे उल्लाह्मक्त, यि दि यद्यपि त्वं गुहेग्रहे प्रतिगृहं युज्यसे युक्तो भवसि, तथाऽपि, इह अस्मिन् कर्मणि द्युमक्तमं अतिश्येन दीप्तं वद उडवलं घोषं कुर्वित्यर्थः। तत्र दृष्टान्तः। जयतामिव दुन्दुिभः जयवतां वीराणां जयघोषं यथा दुन्दुिभविद्यविशेषः करोति, तथा सं दीप्तिमन्तं ध्वनि कुरु ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पर्धावती वर्गः

पष्ठीमृचमाह्—

उत स्र ते वनस्पते वातो विवास्ययमित् । अथो इन्द्रीय पातेवे सुनु सोर्ममुलूखल ॥६॥

उत सा ते वनस्पते वार्तः विवाति अर्थम् इत् अथो इति इन्द्रीय पार्तवे सुनु सोर्मम् <u>उलूखल</u> ॥

उत अपि च हे वनस्पते, उलुखल, वनस्पतिष्टेश्वः प्रकृतिः उल्खललि नारः कार्ये कारणशब्दः। ते तव अग्रमित् पुरत एव वातः वापुः विवाति सा विशे-पेण प्रसरति खल्छ। 'सरोपेतम्रसलप्रहारैर्वायुः प्रसरति खल्ख' इति सायणव्याख्या। अथो अनन्तरं इन्द्राय इन्द्रार्थं पातवे पातुं तदीयपानार्थमित्यर्थः सोमं सुनु अभिपुतं क्रुरु ॥

सप्तमीमृचमाह---

आयुजी वाजिसातमा ता ह्युर्चा विजर्भृतः । हरीं इवान्धींसि बप्संता ॥७॥

आयुजी इत्योऽयुजी <u>वाज</u>ऽसातंमा ता हि उुचा <u>विऽज</u>र्भृतः हरीं <u>इ</u>वे<u>नि</u> हरींऽइव अन्धींसि वप्संता ॥

अस्थामप्टम्यां वा मुसलशन्दो न पठ्यते । अत्र 'आयजी' इति उत्तरत्र 'वनस्पती' इति च द्विचनश्रुत्या उल्ल्यलम्रसले अत्र प्रतिपादिते इति प्राष्टुः । तात्पर्य पुरस्ताद् विचार्यते पदार्थमात्रमत्र त्रूमः । आयजी सर्वतो यत्तसाधने (यजा करणे इ प्रस्वयः होणोंदिकः) वांजंसातमा वांजं वलसमृद्धि संज्ञतः दत्तः इति वांजसौ, अविधयेन पाजसौ वाजसातमो, ता हि तो खछ उच्चा उच्चैः विजर्भृतः विजर्हतः विहारं पुनः कुरुतः (विपूर्वको हरतिर्धातः, यद् छक्, अभ्यासः, रुगागमः) तत्र दृष्टान्तः अन्धांसि अन्नानि वृष्टसता भक्षयन्तौ हरी इव इन्द्राश्चाविव । वृष्सता— मसं भक्षणे, लटः ग्रह, जुहोत्यादिम्यः श्लः, नाम्यस्तादिति जुम् प्रतिवेधः । अत्र आयजी इत्यादि पुछिङ्गग्रन्दौ परिगृहीतौ । एवं 'वनस्पती' इत्युत्तरत्र सङ्गन्छते ॥

अप्टमीमृचमाह-

ता नो अद्य वेनस्पती ऋष्वावृष्वोभिः स्तोत्तिभिः । इन्द्रांय मधुंमत्सुतम् ॥८॥ ता नः अद्य वनस्पती इति ऋष्वो ऋष्वेभिः स्तोत्तभिः इन्द्रीय

२८४ पुटे ९, १० १३ पक्तिप् स्तोत्भः इत्यत्र सोत्भः इति पठ्यताम्।

मः अस्मदाय सामद्रम्य सुतम् छछपत् रउ र न्यान्यः । यनस्पती उल्द्वलप्रुसले इति व्याख्यातारः । ग्रुसलशब्दस्याश्रवणात् अधिपवणफलकयोः दिलात् वनस्पतिकार्यलाच, कथं ताम्यां न भाव्यम् ?

नवमीमृचमाह-

उच्छिष्टं चम्बोर्भर् सोमं पुवित्र आ स्टंज । नि धेहि गोरधि ख्वि ॥९॥ उत्<u>शिष्टम् चम्बोः भर</u>सोमंम् पुवित्रे आ सृ<u>ज</u> नि धेहि गोः अधि ख्विच ॥

अत्मन एव सम्बोधनं युक्तम्, न च क्षतिः कर्मपरार्थस्य । च्यम्बोः चमसयोः पात्रयोः, द्विचननिर्देशात् अधिपवणफलकयोः शिष्टं अभिपवात्परं अवशिष्टं सोमं उद्भर उद्धर, समाहरेत्यर्थः [हम्रहोर्मः] समाहत्य पिवित्रे शोधनार्थं दशापिवत्रे आसूज आनीय प्रक्षिप । आसूज्य च गोः अधि त्वचि गोः चर्मणि आधारे नि धेहि स्थापय ॥

अथ विचारतः सक्ततात्पर्यमात्रमत्राचक्षमहे । सारतो विचारश्र गृतः, अन्यत्र निरीक्षणीयः । इदानी वक्ष्यमाणप्रकारस्य सक्तार्थस्योपपित्रश्च तत्र प्राद्या । यत्र प्रावेश्वादिकासु चतसुषु प्रत्यृचं उत्तरोऽर्धचः समानः । तस्य तात्पर्यं चैव भवति । उत्तर्वस्व व्यवस्व विकासु प्रत्यृचं उत्तरोऽर्धचः समानः । तस्य तात्पर्यं चैव भवति । उत्तर्वस्व स्व स्व प्राच्ये । कथमिष्यताः सोमा इति का वा साधनसामग्री, का वा कियेत्यादि व पूर्वार्धचेषु कीर्त्यते । तत्र प्रथमं उद्धिस्वेन ग्राव्णा वच्नेणेन्द्रायुधेन, ज्ञानप्रवाच-ग्विमितिक्याश्चित्तसम्पत्रेन, विविधावरणानां निवारणेन, मानुपमनःप्राणश्चरीरित्यूद-सम्मदसोमरसस्रुतिनिरोधकजडधनद्रव्याश्चाना प्रदर्शा, स्वीयप्रहारसाधिवनिलीनसोमरसा-भारभ्व-त्रकमप्यादिवनाश्चमार्दवसम्पादकेन, अत एव आनन्दरसनिष्यन्देहना सोमा-भिपवो निष्पाद्यत इत्यभिप्रायेण पत्र अन्तर्यांगे ग्रावा पृथुवुभ उद्यो मवतीत्युक्तं प्रयमस्यां कृति । अथ चान्तर्यजने चलति, अधिपवणक्रस्त्रद्वयसङ्केतिता अन्या च सामग्री

अ स्केऽसिन् 'पृथुवुन्न अर्थों न्राया' 'जधनाविव कृता अधिपवण्या' 'नारी उपस्यवापस्यवी शिक्षते' 'मन्यां विष्मते' इस्वादीना, उल्खल-वनस्पति द्रोणकरशादीना च गृहार्थों मद्रार्थविवरणेऽस्वाभिदंत । स ध न स्वक्षोलकक्तिपत , किंतु अन्येषां प्तादशस्ताना सवादपर्यारोचनया तद्यानुसन्धानेन शाखातरीय-सोमाभिषवप्रस्तावपरीक्षणेन शतप्यादिनाह्मणवाक्याना समारोचनन च पर्यवसद्य इति बोध्यम् । अत्र माह्मण्याक्याक्यानि मन्नभागाश्च केचनात्र निदर्शनायोदाहियन्ते । तत्र प्रथम तावदिदमवधेयम् । माह्मणप्रन्थेषु माह्मणो पनिष्यसु च गृह्मार्थान् मद्रान् परोक्षार्थान् प्राहु । परोक्ष अभत्यक्ष रहस्यमित्यर्थं । अत एव परोक्षेणाचभते 'परोक्षप्रिया इत्र दि देवा अत्यक्षद्विय 'इत्यादी प्रत्यक्षनामप्रदण द्वियन्तीति भाष्यकारा । तथा च 'अर्वाग् विलश्चमस अर्थ्वद्वास्तिस्तन्यको निद्धित विश्वरूपम् (वृ ह ४२) इति शतप्यवाक्यस्य न्यारयातार । 'इद् तत् शिर चमसाकारं हि तत् । कथम् श प्रवागिकल मुखस्य बिलरूपत्वात् शिरसो द्वानाकारस्यात् . . यथा सोमश्चमसे पूर्णं तथा शिरसि विश्वरूप नानारूप निद्धितम् 'इत्यदिनि गृहपदार्थविदरणान्युपदिकान्य ।

अञ्च सवाख्ये सोमयागे अस्य स्कस्य विनियोग । अञ्चला ऋतुना मार्गेण इष्टिपशुसाङ्कर्यमन्तरेण सब सोमाभियव यस्मिन् यागे सोऽञ्ज सव इति सायणीय पेतरेयमाझणभाष्यम् । रहस्यमञ्चरस्य कर्मणोऽस्य विवरणमवद्यमवधेयम् । तक्षेद्द माझणाधारेण (ऐ मा अ. ३३, छ. ५) सायणीयभाष्यपद्धीरुपयुज्य सिंहुं व्यते । बन्धनश्रयान्मुक्त देवतानुमहसम्पश्च ग्रुन रोप ऋत्विच ऊचु किल 'खमेव न अस्य अह सस्यां अधि गच्छ' इति (अह अभियेचनीयास्यस्य सस्यां समाप्ति अधिगच्छ प्रामुद्दि इत्यर्थ) । श्रुन रोपश्च तेपामर्थे अञ्च सबमेत सोमयाग दद्दी । अत्र प्रयोगप्रकार वष्यते, सोऽन्तर्यांगे समन्वयक्षमो प्राद्ध । प्रथम 'यिषदि' इत्यादिभिश्चतस्यिक्तरिमः (५८) अभियव वृतवान् । 'उत् शिष्ट' इति नवम्या अन्त्यया प्रोणकङ्शमयः निनाय । तत 'यत्र प्रावा' इत्याद्याभिश्चतस्यि सोम जुहुवाद्यकार । अत्र त्रयोऽशा कर्मणो भवन्ति । सोमस्य अभियव , द्रोणक्रकरो स्थापनम् , होमश्चेति । एते च अमद्य अन्तर्यांगे प्रासस्थाना इति वद्यसारेण स्कार्यो विश्वतोऽस्थामि ॥

मवति । ज्ञानिकपाशक्तिप्रतिनिधिमृतयोः देहे मनःप्राणात्मकद्दन्द्रभृतयोः सक्ततयोः अविगेज्यतया एककार्यनिष्पत्तिरतयोः यजमानजनसर्वानुभृतिसारनिष्पीडनार्थयोः अविन्यवणफलकस्यानीययोः सतोरेन उल्लखलभृते शरीरे रसोऽभिष्रतो मवतीति जघन्ययो-पमया अधिपवणफलकयोः द्यावापृथिव्योति द्वन्द्रता, अवियोज्यता सुसङ्गततं च तङ्घन्तिययोः प्राणमनसोः प्रतिपादितानि द्वितीयस्याम् । अन्तर्यजने चलति, यजमानस्य नरस सर्वसन्वगता शक्तिः सूर्यस्य प्रभेव स्वभावसिद्धा अवियोज्या उल्लखलायमाने श्रीरे रसनिष्पादनाय आरोहणावरोहणस्वगतिद्वयं जागरुकतयाऽन्ववेक्षते । एवम्प्नि-स्यानादागमनं उवच्यवशब्दपतिपादितमवतरणं, श्रीरम्लप्रदेशाद्ध्वगमनं निर्गमनरूषं अवव्यवशब्दवाव्यं गमनं चेत्यनयोक्तमयोः स्वायचीकरणाय ज्ञानं सम्पादयन्ती सेवा नारीशब्दवाव्यं नरशक्तिग्रीविद्यामन्तःशरीरे शिक्षत इति प्रतिपादितं वृतीयस्थाम् । यथा यहिर्यागे आशिरमन्थनदण्डं भाण्डदाद्ध्यय विवशन्ति, तथा रहोयागेऽस्मिन् मनःप्राणमाङ्गत्यसिद्धा ज्ञानिक्रयाशक्तिविलासविशेषात् निष्पीध्यमानस्य सम्मदसोम-

भालोकमात्रतो यत्र वृक्षितोऽयोऽसङ्गतार्थः अन्यन्तादतार्थः धमरकृतः 'ऊधः पितः' 'मार्जिदिधिषः' 'आरः कनीनाम्' इत्यादिवी भवति स परोक्षत्रचनो सद्यः, तत्र सन्देहवर्जं गृहार्यो धर्तते, कोऽपि व्यक्षतो चेति,

मधोक्तार्थोपपादकश्रुतिवाक्यप्रदर्शनात् प्राक् स्थूलप्रधीयन्याख्याने लक्ष्यमाणः क्रेशो निरीक्षणीयः । अधिकृत अभिपवकमें ईपद्क्षि वक्तव्यम् । अभिपवकमैप्रकार एवं भवति । प्रथमं प्रान्णा सोमस्य प्रहारः, रतः सोमरसोऽधिषवणफलकयोः निष्पीकाते, ततन्त्र इशापवित्रे शोधनाय क्षिप्यते, अनन्तरं द्रोणकलशे स्थापनं नियादितस सीमस । अन्ते होमः, होमझ अप्रावेवेति न नियमः, अप्स्विप स्वात् । अयं च क्रमः अन्त-र्यागेऽपि युक्तो भोष्यः । उक्तं च सारपर्वम् । एवं स्पिते, प्रावा न मुसलो भवति, नापि उल्लाले सोमामि-पदः कियते, स तु अधिपवणफङक्योविति न कस्यापि संशयः स्यात् । वैदिके कर्मणि धान्यावधातादौ मुसली-शृक्षलयोरस्त्येव स्थानम् । न मा भभिषवणार्थो प्रावा सुसलो भवति । अधिषवणफलकार्थे उल्लाखलशब्दः मुतलार्थे प्रावेति च स्याख्यातस्यमवश्यमासीत् पूर्वेषां कर्मेणि विनियोगाय । एवं सप्तम्यामष्टम्यां च वनस्पति-भारतस्य दिवचनप्रयोगात् मुसलोत्खले इति प्राचीनाः कर्मार्थमाचल्युः, अन्यथाऽनुपपत्तेः । नवम्यामृचि चम्बोरिति प्रयुक्तम्, तत्रावि सत्यपि भेदे चमसाधिपवणफछकानां श्रीपचारिकः प्रयोग इति कृत्वा स्याख्यानं मवस्यमभदत् । कुत एवं शब्दप्रयोगो मध्रेषु । बाह्यार्थस्य अवकाशदानायैवं शब्दा एवं अवस्थिता इति बाष्यम् । गूडापेंसेव प्राधान्यं ऋषीणां मतमिति चोत्वेदिदं स्कम् । अत एव प्रावा-अधियवण्यादि-धीत-कर्मप्रसिद्धानि मध्ययाह्मणप्रतिपादितगृदार्यानि 'परोक्षवचनानि' प्रयुक्तानि भवन्ति । अथ च कक्षीलार्य-म्यक्षकोऽपि प्रयोगोऽप्र भवति 'नारी उपन्यवं अपन्यवं च शिक्षते' इति । यद्यपि शिपिविष्टनामार्थविवर्णे यास्कोक्तविषया बुल्मितार्थं वर्जेयित्वा प्रशंसनीयमर्थं प्रहीतुं प्रभवामः, तथाऽपि इंदशप्रयोग एव प्रविद्यकास्त्रिव भर्यान्तरं गृदं स्यक्षयेदिति का नाम विचिकित्सा । 'वित्तती किरणी द्वी तारा पिनष्टि पूरुरः । न व दुमारि तत्त्रया यया चुमारि मन्यसे ' इत्यादी अर्थान्तरं अन्वेष्यतया स्पष्ट विस्तृष्टं भवति । म चेदशीलार्थप्रतिपादने कि प्रयोजनम् । उपच्यजापच्यवस्याख्याने स्वन्दस्वामीये मुस्मितमेवार्थं ग्राम्यधर्माचरणविषयकमाचष्टे ॥

रसस्य घारणार्थं देहे स्त्रन्धप्रायां स्थिरतामाधातुं अभिपबहेतुभिः देवताञ्चक्तिविशेषैः पृष्ठवंशः अमृतमन्थनमन्दरवत् क्रियत इत्यावेदितं चतुध्यीम् । एवमृक्चतुष्टये शरीरे स्रुतस्य श्रद्धानन्दरसस्य अभिपवणसहकारिभृतानि साधनानि कर्माणि चोचवा, तत्तादशं स्रोमं स्वीक्ररु भगवनिनद्रेति प्रार्थितं ऋषिणा ॥

ततथ ऋगिभवतस्मिः अधिपवणीयकर्म प्रस्तौति । यसिन् फलकद्वये सोमो निष्पीट्यते तद्धिपवणफलकद्वयम्, वनस्पतिशब्दव्यवहायं दारुमयतात् । अत्र प्रथमं द्वाम्पास्ग्म्यां उल्खलशब्दलक्षितं शरीरमेव प्रस्त्यते । अधिपवणफलकद्वयलिषतयोः प्राणमनसोराघारभूतं हि शरीरम् । तच वानस्पत्यमेव भवति, कन्दम्लफलादिपरि-णामतात्तस्य । यद्यपि 'गृहे गृहे' एकैकस्यापि मनुष्यस्य शरीरं युक्तं भवति, तथाऽपि सच्छरीरं विशिष्टं यत्र सोमः स्पते, तस्याअयघोषो भवतः, हे देहः, बडोऽपि सं सोम-सरिस, उपात्तज्ञानोऽसि चेति पश्चम्यामृचि गीतम् । तव वलप्रदः कार्यसाधकः प्राणः

र्फुरेदेव मतिमताम् । अस्मिन् सूक्ते ब्रावाधिपवण्यादीनां अस्मत्वितपादितसङ्केतम्बवस्थां अवलम्ब्य मधार्थीः शुसन्धेयः । अधिपवणप्रक्रकद्वयं चमसपात्रद्वयं प्राणमयमनोमयरूपं इति भसाभिः सङ्केतो विवृतः । उदा-इरिष्यमाणवाद्यणवाश्यमपि अधियवणफलकयोः सङ्केतरूपत्वमेवानुगृह्णाति, विशेषस्तु वर्तत एव फलके धाया-श्रुविष्याविति । यद्यपि ते अपि चितेः दिष्यकक्ष्यामूर्ध्या भौमकक्ष्यामधरां च शापयत , तथाऽपि बहुमिक-यादिनां ब्राह्मणानां सङ्केतविवरणपद्धतिर्दुरवगाहा नावश्यकी च भवति । अभिषवणीयेषु मध्रेषु तद्विवरणेषु आक्षणेषु 'प्राव।' वज्रमिति स्पष्टमुच्यते । स च 'प्रावा' ऐन्द्रः ऊर्ध्वो भवति । यथा ऊर्ध्व इन्द्रः ऊर्ध्वेण 'प्रारणा' मझैण घृत्रं हन्ति, प्राम्णा प्रहतः सोमः खरसं विस्त्रति, एवं सोमरसः अभिपूर्यते । 'ऊर्ज धरख' इति शुक्रयजुर्मैद्रार्थं कर्मोपयोगितया विवृण्वत् शतपथवानयिमदं भवति (२-९-४) 'ऊर्ज धरस्वेति' रसं धरस्वेत्वेवैवदाह ' धिषणे वीड्डी सभी वीडयेथामूर्जं दथायाम् ' इति इमे एवैतत्फलके.....तत्र योऽप्येते फलके भिन्यत् इमे ह वै चावापृथिवी एतसाद् धन्नादुचतात् संरेजेते...... पाप्मा इतो न सोमः '। अत्र प्रावा वन्नं, सोमामि-बबाय तेन प्रहारे पाप्मा हतः न सोमः इत्यादि स्पष्टमुक्तम् । सोमाभिषवा मन्ना अध्यर्युंशाखीया एव रहसं इत्कृष्टमर्थं प्रतिपादयन्ति । 'यत्ते सोम दिवि ज्योतिर्यत् पृथिव्यां यत् उरी भन्तरिक्षे । तेनासी यजमानाय उरु राये फृधि क्षधि दान्ने वोचः ॥'(शु. य. ६-३३) अन्ये चैवंजातीयकाः शतको भवन्ति । अथ ऋक्-संहितायां 'प्राया' वसं कर्ष्वमूर्छ इन्द्रवैभवं सोमसवहेतुः अन्तर्यागनिन्पादिका दिन्या चोतमाना चाक्-इत्यादि-स्वरूपस्थानप्रभावादिकोधकाः शतशो भवन्ति सन्नाः । भग्न अर्घ्यंत्रप्त-प्रयुत्रप्तादिशन्दाः अर्घ्यमूह-बृहस्प्रतिष्ठा-बार्या मद्भवर्णेषु साधारणाः । इह केचन ऋचः उक्तार्यस्योपपादनाय भवन्ति । 'ऊर्ध्वस्तिष्ठा न ऊत्वयेऽस्मिन् याजे शतफतो' (१-२०-६) 'ऊर्ध्व ऊ पुण ऊतवे तिष्ठ देवो न सविता। अर्थो वाजस सनिता' (१-३६-१३) विश्वमेत्रोध्यंमूलं, असादादीन् कर्ध्वप्रतिष्टान् कर्ध्वजीयनान् विधातुं देवः सर्वोऽपि कर्ध्वो भवति । इन्द्रोऽप्तिः -सविता वा ऊर्ध्व स्थितो न अर्ध्वान् करोत्विति शाधती भवति वेदेषु प्रार्थना 'अर्ध्वो नः पाईदसी नि केतुना... कृषी न ऊर्ध्यं चरभाय जीवसे' (१-३६-१४) । अय पृथुद्वप्तस्थळानि कानिचित्रवन्ति "गोमानप्ते .....वीर्घो

विश्वेति भवित पुरतः, तसात् सुद्धि सोमम्, विद्युज सर्वातुभृतिसारभ्तं ति विश्वेति अत्यन्तगाढ-सान्द्रतमत्मः पदेशेषु निमग्नं देवेभ्यो देयं रसिमिति पष्ट्यासुद्धोपितम् । ध्या शारीरयोरत एव वनस्यत्योः प्राणमनसोः उचैिवज्ञम्भमाणयोः वलसमृद्धयोः भोगशक्तिसम्पन्नयोः इन्द्राश्चतुल्यता प्रस्तुता सप्तम्याम् । महद्भिः स्थानोरक्षसम्पन्नाः सोमाभिपवहेतुभिः शक्तिविशेषेधुक्तौ युवां मधुमत्तमं इन्द्रपरिप्राद्धं सोमं सुनुतं इति वनस्पतिश्वद्रलक्षितयोः प्राणमनसोः सम्योधनं अष्टम्याम् । शुद्धे देहे, सिद्धे पात्रे द्रोणकलश्चव्यद्रपतिपादिते सोमरसो निधीयतामिन्द्रार्थमिति नवम्यामन्त्यायाम् । तत्र पत्राणकलश्चव्यप्रतिपादिते सोमरसो विश्ववायाप्तिः प्राणमनसोः योऽविश्वष्टः सोमस्तमाहत्य धरीराद्ष्यं पवित्रे स्थाने शोधनाय क्षित्रा चित्प्रकाशरिवमलक्षिते गोः आवरणरक्षणभृते अञ्चमयाशे चर्मणि निक्षिप्य शोषितं साधितं च रसं द्रोणकलश्चरवेदनीयेऽन्नमये देहे स्थापयेदित्युक्तम् ॥ इति व्ययस्य दितीय पिद्वशे पर्वः

रियः पृथुतुष्तः सभावान्" (४-२-५) । "प्रति प्र याहीन्द्रं मीदुपो नृन् महः पार्थिवे सदने यतस्व । अर्थः यदेषां पृथुवुञ्चा स एताः तीर्थे नार्थः पौलानि तस्थुः" (१-१६९-६) अत्र विपुलप्रतिष्टाः अर्थाः पुरुपशक्तयः 'नार्थः' उक्ताः । "सुवद्गाणं दैववन्तं उरं गभीरं पृथुवृतं इन्द्र । श्रुतं ऋति उप्रे सभिमातिपाई ससाम्यं चित्रं धृषणं रिव दा." (१०-४७-३) । अथ प्रावा ऊर्ध्वः अदमपर्यायः दीप्तिशग्रूष्यः ऊर्ध्वपा वाचेव सोमः सुती भवतीत्यादीनां सङ्घेषेग मन्नांशोहेखो भवति 'अवक्षिप दिवो अदमानमुद्या' (२-३०-५) 'प्रावाणेव तदिदर्य जरेथे' (२-३९-१) 'बर्हिर्वा .... प्रावा यत्र वदति कारुः' (१-८३-६) 'शातिष्ठ वृत्रहन् रथं "अर्वाचीनं " मुते मनो प्रावा कृणोतु वयनुना' (१-८४-३) 'तन्नो बातो .. तद् प्रावाणः सोमसुतः' (१-८९-४) 'यत्र प्रापा बदति तत्र गच्छतम्' (१-१३५-७) 'सुकृत् सु पाणिः स्ववान् ऋतावा .... ऊर्ध्वेप्रावाणो अध्वरमतष्ट' (३-५४-१२) 'तव धुमन्तो अर्चयो प्रावेवोच्यते' (५-२५-८) 'स्थिरं मनश्चकृषे जात इन्द्रः .... अइमानं चित् दावमा दिशुतः' (५-३०-४) 'अयं जनाः · · · वदन् ग्रावा अव वेदि श्रियाते' (५-३१-१२) 'उक्षासमुद्री मध्ये दिवो निहितः पृक्षिरहमा' (५-४७-३) 'तं ध्या देवेभ्यो प्रावभिः सुतः' (९-८०-४, 'प्राव्णा तुक्को क्षमिन ष्ट्रतः पत्रित्रं सोम गच्छिम । दथत् सोत्रे सुत्रीर्थम्' ॥ (९-६७-१९) एवमन्येऽपि मझाः शतश अर्ध्वस्य इन्द्रसम्बन्धिनो प्रान्णः खरूपवीर्यप्रतिपादकाः भन्तर्यागार्थपरा यथाकथञ्चित् कर्मार्थे समन्त्रयक्षमा आपि क्वचिद् असङ्गतार्था दरीदृश्यन्ते । वामदेव्यस्के 3 'गमें नु सलन्वेषां ' इति विस्पष्टपरमार्थरहस्यं सूक्तं कर्मठव्याख्याने-षापि भवशतयेवाहीकृतं गो-कलशादिसद्वेतशब्दंयुंकमेवावतिष्ठते । तस्यान्त्यासृचमुहिष्य विचारोऽयं समा-प्यते । 'अध खेतं कलशं गोमिरकम्' (४-२७-४) जिल्लरभिया न इपाल्यायते । इदं स्वत्रधेयम् । अग्न कलशः द्रोणक्ळकः । खेतः शुभ्रः । शुद्धं शरीरमंत्र पायम् । गोभिः प्रज्ञारदिमभिः अकं मिक्तम् , अन्यदूह्मम् । विस्पए-चहिर्यागसाधनसामप्रीक्रियादिपतिपादकराव्दप्रचुास्य 'यत्र प्रावे'तिसूक्तस्य होरोन रहस्यार्थः साध्यत इति मा भूद्-भ्रमिवन्तकानामिति समासतो या प्रदर्शितं रहस्यार्थगोपनं, अत्रापि वचिदसहतिर्वाष्ट्रार्थस्य प्रदर्शिता चेत्यलम् ॥ अय पष्ठेऽनुवाके 'यशिद्धि सत्य सोमपा' इति सप्तर्च पष्ठं धक्तं शुनःशेपखार्पम् । व्यक्किण्डन्दः इन्द्रो देवता ॥

प्रथमामृचमाह—

यि हि सेत्य सोमपा अनाशास्ता ईव सासी । आ तू नं इन्द्र शंसय गोष्वश्वेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥१॥

यत् चित् हि सुल्य सोमुऽपाः अनाश्वास्ताःऽईव साप्ति आ तु नुः इन्द्र शंसय गोपुं अश्वेषु शुभ्रिषुं सहस्रोषु तुविऽम्घ ॥

हे सोमपाः सोमस्य पातः, सत्य सहरोण सत्य, यिचिद्धि यद्यपि वयं अनाशस्ता इव अप्रशस्ता इव, अश्रेष्ठा इव स्मिस भवामः, तथाऽपि हे तुविमघ पहुपन, (वहोविविधतं, धनस्य दिव्यत च वोष्ये) इन्द्र, तं गोपु प्रशारिमह्पेषु धनेषु निमित्तभूतेषु अश्वेषु भोगसमर्थिकयाशक्तिसम्पन्नप्राणह्पेषु, तथा शुश्लिषु शोमनेषु शिवङ्करेषु सहस्त्रेषु सहस्रविषेषु च योगक्षेमेषु निमित्तभूतेषु, नः असान् आशांस्य आशस्तान् इक, प्रशस्तान् विधेहि । अनाशस्ताः शतु स्तुतौ, निष्ठेषि मारे क्तः । सामि इदन्तो मिसः । तु-फ्रचि दीर्घः । शुभ धातोः किन् प्रत्ययः ॥

द्वितीयामृचमाह -

शिप्रिन्वाजानां पते शचीं वस्तर्व दंसनी । आ तू ने इन्द्र शंसय गोप्वश्वेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥२॥

शिप्रिन् वाजानाम् पते शचीऽवः तर्व दंसनां आ तु नः इन्द्र शांसुय गोपुं अश्वेषु शुभिर्षु सहस्रेषु तुविऽमुघ् ॥

हे शिप्रिन् शोभनशिप्रयुक्त, शिष्रशब्दो हन्पूर्यायः, शिष्रण मुख लक्ष्यते । शचीवः शक्तिमन्, शची शक्तिः कर्मनाम, मतुषो वः छन्दिम । वाजानां पते समृदीनां पालक, तव दंसना किया दृष्टिवां, सर्वसमर्थेति शेपः । तसादसान् द्माश्चंसयेत्युत्तरार्धेण सङ्गच्छते । अन्यत् प्राग्वत् । दंसना- दंसि-दंसनदर्शनयोः,-

तृतीयामृचमाइ--

नि व्यापया मिथुहरा। सस्तामवीध्यमाने । आ तृ ने इन्द्र शंसय गोष्वश्रीषु शुभ्रिषु सहस्रीषु तुवीमघ ॥३॥

नि खाप्य मिथुऽहशो सस्ताम् अर्बुध्यमाने इति आ तु नः इन्द्र शंसुय गोपु अश्वेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

असिन् 'मिथ्दशां' 'गर्दमं' 'कुण्हुणाच्या' 'क्रकदाश्वं' इति परोधवचनानि
प्रयुक्तान्यवधेयानि । सिश्रूदृशा मिथुनतया परस्पराध्रयसम्बद्धतेन दृश्यमाने द्वन्द्वभूते बहोरात्रवत् तमः प्रकाशवत् अविष्ठमाने इत्यर्थः, निष्त्रापय नितरां सुप्ते क्र ।
ते च अबुद्यमाने वोधश्रून्ये भूता सस्तां निद्रां गच्छताम् । अन्यत् प्राग्वत् ।
मिथ्दशा-- मिथ् इति मिथुनस्य च्छान्दसं रूपम्, दृशेः किप्, मिथूद्दक् द्विवचनम् ।
सस्ताम्- पस स्वमे लोट्, छान्दसो धातुः । 'उत त्ये देवी सुमगे मिथूदशोषासानका'
(१-११-१) इत्यत्र पर्यापेण परस्परदशौ दिनं रात्रिश्चेति स्पष्टमाह मन्नः । अस्यामृचि
अद्योगत्र-निद्राजागरणादि-द्वन्द्वश्यो मा भूवं इति विवद्यया द्वन्द्वभूतं सर्वे निर्चापारं अविष्ठताम् इति प्रार्थयते मन्त्रदृष्टा ॥

चतुर्थीमृचमाह—

<u>स</u>सन्तु त्या अरातयो वोधन्तु शूर गृतयीः

आ तू ने इन्द्र शंसय गोष्वश्रेषु शुभ्रिषु <u>स</u>हस्रेषु तुवीमघ ॥४॥ ससन्तु त्याः अर्रातयः वोर्धन्तु शूर गुतर्यः आ तु नः <u>इ</u>न्<u>द्</u>र

<u>शंस्य</u> गोपुं अश्वेषु श्रुश्चिपुं सहस्रेषु तुविऽस्य ॥

द्याः ताः परोक्षाः असाकं न प्रत्यक्षभूता अपि वर्तमाना एर अरातयः अदान-श्रीलाः अयन्वशक्तयः, यजनविरोधिनो मानुपा अमानुपा वेलार्यः, ससन्तु निद्रां प्रामुदन्तु, निर्व्यापारतां गन्छन्तित्यर्थः । हे श्रूर शौर्ययुक्त, रातयः दानशीलाः न्तिदिपरीता अत एवानुक्लाः घोधन्तु जागरिता भवन्तु, असदानुक्ल्याय प्रवृत्ता अवन्तु । अन्यत् पूर्ववत् ॥

पश्चमीमृचमाह---

सिमन्द्र गर्द्भं मृंण नुवन्तं पापयांमुया । आ तू ने इन्द्र शंसय् गोप्वश्वेषु जुम्निर्षु सहस्रेषु तुवीमघ ॥५॥

सम् इन्द्र गुर्दभम् मृण् नुवन्तम् पापयां अमुया आ तु नः इन्द्र चांस्य गोषु अश्वेषु शुभिषु सहस्रेषु तुविऽम्घ ॥

हे इन्द्र, अमुया अनया श्रूयमाणया पापया अनृतिवद्धया वाद्याम्यन्तर-संवादश्चन्यया अत एव अपखरकठोरया वाचा नुवन्तं तां स्तुनन्तं गर्दभं गर्दभवद् अह्मप्रायं स्तोत्रशन्दमात्रभारवाहिनं अवश्वजडगतिकं न्यर्थविषरीतार्थितरसं वा पामर-सामान्यमनोरूपं संमृण सम्यद्यारय । आ तित्यादि पूर्ववत् । मृण हिंसायाम्, तुदादिः ॥

षष्टीमृचमाह-

पर्तित कुण्डुणाच्यां दूरं वातो वनादधि । आ तू ने इन्द्र शंसय गोप्वश्वेषु शुश्चिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥६॥ पर्तित कुण्डुणाच्यां दूरम् वार्तः वनात् अधि आ तु नः इन्द्र शांसुय गोषु अश्वेषु शुश्चिषुं सहस्रेषु तुविमुघ् ॥

वातः असत्प्रतिरूलः वायुः कुण्डुणाच्या गरगोलिक्या, वनचरीविशेषः कुण्डुणाची, तया सह वनात् अधि वनादिषकं कर्ष्यं वा दूरं पतिति पततु । अन्यत् व्याख्यातम् । गुण्डुणाच्या गृटिलगला इति सायणः । गृडि दाहे, अतो लयुद् गुण्डनम्, डकारात् परस्य अकारस्य क्षकारण्टान्दसः, एवं ग्रुण्डुणं वदश्चतीति ग्रुण्डुणाचीति सायणः । क्षचस्तात्पर्यमेवंविधं भवति । ग्रुष्डुणाचीति परोक्षवचनं पूर्वि गर्दभवत् । १यं च वनचरी कुक्लासजातिः । गृहे अस्याः दर्शनं अनिष्टमाहुः ।

द्यनिष्टापादनदुष्टशक्तिविशेषोपलक्षणियदं कुण्डृणाचीपदम् । अस्तरप्रतिक्लः सर्वोऽपि मातः स्वावासमरण्यप्रदेशं गच्छतु कुण्डृणाच्यावनचर्या सहेति भावः । अन्यत् पूर्ववत् ॥

सप्तमीमृचमाह-

संवी परिक्रोशं जीहि जम्भयो क्रकदाश्वीम्

आ तू ने इन्द्र शंसय गोप्वश्वेषु शुभ्रिषु सहस्रेषु तुवीमघ ॥७॥

सर्वम् पार्रिकोशम् जहि जम्भयं कृकदाश्वम् आ तु नुः इन्द्र <u>शंसय</u> गोपुं अश्वेषु शुभ्रिषुं सहस्रेषु तुविऽस<u>्</u>घ ॥

सर्व मर्वविधं परिक्रोशं सर्वतः आक्रोशकर्तारं दुष्टशक्तिविशेषं (क्रुश आह्वाने, पितः क्रोशयतीति परिक्रोशः, पचाद्यच्) जिह्न मार्य (हन्तेः लोट्, जिह्न आदेशः) कृकदाश्चं कको हिंसा तां दाशित ददाति यथाभागं मानुषेम्यो विशेषतः देवयाजिम्य इति शेषः, भूतविशेषं ईदशं जम्भय नाशय । अन्यत् प्राम्वत् । कक्शब्दः, कुञ हिंसायाम्, कन्-प्रत्ययः । जम्भय जिम्म नाशने, चुरादिः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सत्तविशी वर्गः

पष्ठेऽनुवाके आ व इन्द्रमिति द्वार्विशत्यृचं सप्तमं सक्तम् शुनःशेपस्यापं गायत्रम् । असाकमित्येपा एकादशी पादनिचृद्गायत्री । श्यधदिन्द्र इति पोडशी त्रिष्टुप् । आदितः मोडश ऐन्द्यः, ततस्तिस आश्विन्यः, अन्त्यास्तिस उपोदेवताकाः ॥

तत्र प्रथमामृचमाह्-

आ व इन्द्रं किवि यथा वाज्यन्तेः शतकंतुम् । मंहिष्ठं सिश्च इन्दुंभिः ॥१॥ आ वः इन्द्रंम् किविम् यथा वाज्यन्तेः शतकंतुम् मंहिष्ठम् सिश्चे इन्दुंभिः ॥

मो देवाः! वः युष्माकं युष्मदीयमित्यर्थः अथवां वचनव्यत्ययः, इन्द्रं वाजयन्तः वाजमिन्छन्तः समृद्धिकामा वयं इन्दुभिः सोमैः आ सिश्चे आ सिम्नामः आसिक्तं कुर्मः वर्षयाम इति यावत् (वचनव्यत्ययः)। कीदश्रम् शतकतुं बहुकर्माणम्, पुनः कीटशम्? संहिष्ठं प्रभूततमम् (मिह युद्धौ, त्जन्तात् मंहितुः इष्ठन् छन्द्रसि) । अत्र दृष्टान्तः । क्रिविं यथा क्रिविः कूपनाम, यथा लोके कूपं महत्या कुल्बयाहार्योदकं तेन प्रयन्ति, तथा सोमैर्वयं इन्द्रं प्रियसा समृद्धिमन्तो मनामः । 'भवेम' इति लिख्येः उचितः ॥

#### द्वितीयामृचमाइ--

शुतं वा यः शुचीनां सहस्रं वा समीशिराम् । एर्डु निम्नं न रीयते ॥२॥ शतम् वा यः शुचीनाम् सहस्रंम् वा सम्अशिशाम् आ इत् क्रम् इति निम्नम् न रीयते ॥

यः इन्द्रः शुचीनां श्रदानां सोमानां दातं वा शतं बह्यर्षक्षम्, समादिारां समीचीनेन आशिराख्येन मिश्रणद्रव्येण युक्तानां सोमानां सहस्तं वा अत्यिषं समृदं वेत्यर्थः, एदु आगत्येव निस्तं न निम्नप्रदेशं आप १४ रीयते अनायासेन प्रामोति, तिमन्द्रमिति पूर्वयर्षी सम्बन्धो योग्यः । दध्याशिरः सोमाः रहस्यार्थपराः प्रामुक्ताः अमितमपि सोमं स्वीकर्त् प्रभूरिन्द्रः आपः निम्नस्थलमिन अनायासेनागच्छवीवि मावः । रीष्ट्र स्वणे दिवादिः । प्रयोगे सर्वत्र मञ्जेषु अनायासगत्वर्थतवा प्रामः, तथा सायणीयमपि, न केवलं प्राह्मर्यो धातः ॥

#### वृतीयामृचमाइ---

सं यनमदाय शुष्मिणं पना हिस्योदरे । समुद्रो न व्यचे द्रिषे ॥३॥ सम् यत् मदाय शुष्मिणे पना हि अस्य दुदरे समुद्रः न व्यर्चः द्रिषे ॥

यत् प्वोंक्तं शतं शुनीनां सहसं वा समाशिरां सोमानां, शुनिमणे वलवते, इन्द्रस्य मदाय संहर्षाय सं सङ्गतं भवति, एना हि अनेनैव सोमानां भूमा अस्य इन्द्रस्य उद्दे इक्षौ ठयचः व्याप्तिः (व्याप्त्यशिद्यचेरसुन्) द्घे धृता भवति । तत्र दशन्तः । समुद्रो न समुद्र इव, यथा समुद्रोऽषां राशिः, उदकेन व्याप्तिमान्, इयचापरिच्छेदवर्जं अपां आधारो भवति, तथा सोमानामिन्द्रकृक्षिरिति भावः । प्रथम- द्वितीयऋगर्थेन सङ्गन्छत इदम्, इन्द्रोदरं अतिमानसोमाधारपात्रमिति कयनम् । 'गई इक्षिः सोमपातमः समुद्र इव पिन्वते' इत्यत्रापि एवंजातीयको माबोऽवधेयः ॥

## चतुर्थीमृचमाह--

अयमुं ते समितिस क्योतं इव गर्भिधिम् । वच्सतिच्छेन्न ओहसे ॥४॥ अयम् ऊँम् इति ते सम् अतिसि क्योतंःऽइव गर्भेऽधिम् वर्चः तत् चित् नः ओहसे ॥

अयं उ अयं च असामिरप्यमाणः सोमः ते तुम्यं सदर्थमित्यर्थः । यं च सोमं सं सं अतस्ति सम्यक् सातत्येन गन्छसि । तत्र दृष्टान्तः । कपोत इव पिक्षिविशेषः पारावतो यथा गर्भिधिम् गर्भघारिणीं कपोतिकां गन्छिति, तथा सं सोमं प्रामोपि । तत् चित् तस्मादि नः असाकं चचः वचनं स्तोतं ओहसे प्रामोपि सामोदं मृणोपीत्यर्थः, गतौ याचने च वर्तते अर्दत्यर्थ छिहर् घातः । गर्भिधः— गर्मोऽ सां धीयते । इन्द्रः सोमं कामयमानः मोनं मोनं पुनः कपोत इव कपोतीं गतोऽपि पराष्ट्रत्य रिरंसुर्भवतीति दृष्टान्ते कपोतस्य वैशिष्ट्रपमवधेयम् । यद्यपि सामान्यतः तिर्थेत्रः गर्भिणीपु न रमन्ते, तथाऽपि पारावतः अनुदिनप्रवर्धमानः प्रियां गर्भिणीं अपि कामयते रत्यर्थम् । अत एव हरिराह— 'पारावतः खरिशलाकणमात्रमोनी । कामी भवत्यनुदिनं वद कोऽत्र हेतुः' इति । अन्यच प्राचीनं पद्यं मवति । 'कल-कणितगर्भेण कण्ठेनाघूर्णितेक्षणः । पारावतः पराष्ट्रत्य रिरंसुश्चम्वति प्रियाम्' ॥ इन्द्रस्य तथाविषसोमकामसप्रतिपादनेन इन्द्रमागवते सोमयाजिनि रहोयागकिनिष्ठे पुरुषे तस्य रत्यतिश्चरः स्पष्टो मवति ॥

### पश्रमीमृचमाह--

स्तोत्रं रोधानां पते गिवीहो वीर् यस्य ते । विभूतिरस्तु सूनृतां ॥५॥ स्तोत्रम् राधानाम् पते गिवीहः वीर् यस्य ते विऽभूतिः अस्तु सुनृतां ॥

राधानां धनानां, विविधानां दिन्यानामिति योष्यम्, पते पालक, गिर्वाहः गीर्भिः सदाविष्कारकस्तोत्रवाग्भिः उद्यमान, (वहतेः अग्रुन्) वीर विक्रमशालिन् ते तव (कर्मणि पष्टी) स्तोत्रं सिंद्रपयकिमत्यर्थः यस्य यस्कर्कं मवित, तस सूनृता श्रोमना सत्या च वाक् विभूतिः ऐश्वर्य अस्तु भवतु । श्रभसत्या वाक् महदैश्वर्य भवित चेत्, स्तोत्रं सार्थकं भवित वाभिसद्धेः । स्रनृता प्रियसत्या वाक् लोके प्रसिद्धा, बेदे तु असदुक्तार्था ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये अष्टाविंशो वर्गः

पष्टीमृचमाइ-

कुर्ध्वस्तिष्ठा न <u>ऊ</u>तयेऽस्मिन्वाजे शतकतो । समुन्येपु व्रवावहै ॥६॥

ज्रध्वः तिष्ट नः ज्रुतये अस्मिन वाजे <u>शत्रकतो</u> इति शतऽकतो सम् अंन्येर्षु <u>ब्रवावहै</u> ॥

हे शतकतो शवकर्मन्, अस्मिन् प्रवर्तमाने वाजे प्राप्तव्ये समृद्धिविषये नः असाकं ऊत्ये अभिष्टद्धर्थ ऊर्ध्वः तिष्ठ उचैः स्थितो मन, तेनास्माकमुद्गमनं कर्ष्वितिः सिद्धेत् । ततः परं अन्येषु विचारियतव्येषु विषयेषु सं सङ्गतौ भूला ख्रवावहै आवां तं च अहं च, सम्भापावहै । ईदशोऽन्तरङ्गन्यवहारो देवताभिः सह अषीणां साधारणो लक्ष्यते ॥

सप्तमीमृचमाह-

योगेयोगे तुवस्तंरं वाजेवाजे हवामहे । सर्खाय इन्द्रंमूतये ॥७॥ योगेऽयोगे तुवःऽतंरम् वाजेऽवाजे हवामुहे सर्खायः इन्द्रंम् ऊतये ॥

योगेयोगे तत्र तत्र इच्छालामे विषये वाजेवाजे तत्र तत्र समृद्धौ निमित्तभूतायां च सखायः सिखभूता वयं इन्द्रं देवं ऊत्ये असदिभष्ट्रये हवामहे
आह्यामः । कथंभूतिमन्द्रम् तवस्तरं अतिश्येन विलनम् । तवसः शन्दाद् मतर्थीयो विनिः, छान्दसो लोपः ॥

अष्टमीमृचमाह-आ घो गम्यादि श्रवेतसहिस्रिणीभिकृतिभिः। वाजेंभिरूपे नो हवेम्॥८॥ आ <u>घ गम्त</u> यदि श्रवंत् <u>सह</u>स्रिणीभिः कृतिऽभिः वाजेभिः उपे नः हवेम्॥ घ पादपूरणः संहितायां दीर्षः । स इन्द्रः यदि अवत् मणुनायदि, कर्षं नः हवं असदीयं हवं बाह्यानं इत्यर्षः । उप आ गमत् असत्समीपं अवहर्षं वागन्छेत् (धवत्, गमत्, द्वयं च किल्यें केट्) कथमागन्छेत्। सहस्त्रिणीभिः जितिभिः वद्यीमः वत्सम्पादिकाभितित्यर्थः, तथा वाजेभिः समृद्धिभिष् पुष्तः मागन्छेत् । इत्यंभूतलक्षणे हतीया ॥

## नवमीमृचमाइ--

अर्नु प्रवस्योक्तंसो हुवे तुविप्रतिं नरम् । यं ते पूर्वे पिता हुवे ॥९॥ अर्नु प्रवस्य ओक्तंसः हुवे तुविऽप्रतिम् नरम् यम् ते पूर्वम् पिता हुवे ॥

प्रतस्य प्रततनस ओकसः स्थानस सकाशात् तुविप्रतिं तुनीनां नहुनां यन्त्यांगप्रश्तानां प्रति प्रतिगन्तारम्, तान् अनुप्रहीतुं आगन्तारमित्यर्भः, नरं पुरुषं नित्नं हन्द्रं अनु हुवे अनुक्रमेण आह्यामि । यं ते लां (निमक्तिन्यत्ययः) पिता सम्पिता पूर्वं हुवे जहुने, आह्तनान् । पितेति पूर्वपुरुषाणामृषीणाम्यत्यक्षणम् । हुने— हेत्र् पातुः, दिवंषनामावः छन्दिस बहुलम् । तुनिप्रतिम्— प्रतिः प्रतिनिधि-प्रति-दानषोरितिवत्, सन्त्वष्यनत्या प्रयुक्तः, भीमसेनो भीम इव । ते— आमिति निमक्ति-व्यत्योन हन्द्रमिति न्याख्यातम्, उत्तरत्र हन्द्रसम्बोधनश्रवणात् सङ्गच्छते चैतत् । अपना आत्मानमेव ऋषिः 'तद पिता यं आह्तवान्' इत्याह ॥

### दश्मीमृचमाह्-

तं त्वी वृयं विश्ववारा शिसहे पुरुहृत । सर्वे वसो जरित्रभ्येः ॥१०॥ तम् त्वा व्यम् विश्वारा आशास्महे पुरुहहूत सर्वे वसो इति जरित्रभ्येः॥

विश्ववार विशे: वरणीय, पुरुहूत पुरुषिः बहुभिः आह्त, सखे समान-ख्यान, अस्पत्सहाय, वसो धनभूत तं पूर्वोक्तगुणविशिष्टं स्वां इन्द्रं वयं तवे सखायः अरितृभ्यः स्तोत्भ्यः, तेपामनुग्रहार्थमित्यर्थः आशास्महे प्रार्थयामदे ॥

इति मयमल द्वितीये एकोन्द्रिको धर्गः

# एकादशीमृजमाइ---

असार्क शिष्रिणीनां सोमेपाः सोमुपार्वाम् । सर्वे विजन्सिवीनाम् ॥११॥ असार्कम् शिष्रिणीनाम् सोमेऽपाः सोमुऽपार्वाम् सर्वे विज्ञन् सर्वीनाम् ॥

दे सोमपाः सोमस पातः अस्माकं सम्बन्धे पष्टी, असातम्बन्धिनां,
'शित्रिणीनां शोमनद्द्युक्तानां मुखोपल्यणं, पानकर्मणि त्रिपदर्शनसयोतनार्यक्रमिद्य्,
'शित्राम्पां शित्रिणीनाम्' (१०-१०-५) इति सुशित्रार्थे शित्रिणीशन्दः प्रयुक्तः । सोमपानां सोमस पातृणां साखीनां सिखवित्रियाणां देवानां साखे त्रिय, विज्ञिन् वज्ञयुक्त,
नामाभयामः, स्तुमः, धवानुग्रदं प्रार्थपामहे, इति वा वावयशेषः । असाकं सखीनाः
नवां समुदः तत्त्रसादादिस्तिति बावयशेषः सायणव्याख्यानुसारतः ॥

# द्रादशीमुचमाद्---

तथा तदंस्तु सोमपाः सखें विज्ञिन्तथी कृणु । यथी त उद्गमिष्टिये ॥१२॥ तथां तत् अस्तु सोम्ऽपाः सखें विज्ञिन् तथी कृणु यथी ते उद्गमिस इष्टयें ॥

दे सोमपाः सोमस्य पातः, सखे सखिबतित्रम, विज्ञिन् बज्रयुक्त, यथा चेन प्रकारेण ते तब इष्ट्रये यजनार्थ, यजवेः किन् उइमिस उद्माः वयं काम-चामहे, वश्च कान्तौ, इदन्तात् मिसः । तथा तेन प्रकारेण तत् अस्तु वयत्रनं मनतु, तथा कृणु तथा कुरु ॥

# त्रयोदशीमृचमाह-

रेवतीर्नः सधुमाद् इन्द्रे सन्तु तुविर्वाजाः । क्षुमन्त्रो याभिर्मदेम ॥१३॥ रेवतीः नः सधुमादे इन्द्रे सन्तु तुविऽवीजाः क्षुमन्तः याभिः मदेम ॥

तुविजाताः गहुवलसमृद्धयः रेवतीः धनवत्यः (रिषः दिन्यं धनं भवित, रियशन्दात् सम्प्रसारणे मतुष्, प्रथमार्थे द्वितीया) सन्तु भवन्तु । काला 'रेवितीः' रै विशेष्यं क्रिच नोक्तम् । स्तुतय इति स्कन्दखामी, गाव इति सायणः, गावः स्युः,

न ताः पश्चः, किंतु प्रज्ञारित्रभवनप्रसिवित्यः, बहुवलसमृद्धिसम्पन्नाः दिव्याः शक्तयः सम्पदो वा भवितुमहिन्ति । तादृत्रयः सम्पदः सधमादे असाभिः सह हृष्यति इन्द्रे नः असाकं सन्तिति योजना (सह माद्यतीति सधमादः, जुरादिः, सधमाधस्योः सहादेशः छन्दसि) । असाभिः सह संहपेवति इन्द्रे मगवित असाकं सम्पदः शक्तयो दिव्या उक्तलक्षणा गावो वा भवन्तु । याभिः उक्ताभिः वयं श्लुमन्तः सम्भारवन्तः सदेम हृप्येम । क्षुशब्दः अन्नवाची प्रायशः सायणीये, कचित् शब्दः स्तुतिः कीर्तिष्य भवति, एकत्र लक्षणया 'क्षुमित धनाद्ध्ये' इति व्याख्यातम् । एवं हि सम्भारो राशिः निधानं या प्रायः सर्वत्र सङ्ग्छते ॥

चतुर्दशीमृचमाइ-

आ घ् त्वावान्सम्नाप्तः स्तोत्तभ्यों धृष्णवियानः। ऋणोरक्षक्त चक्रयोः ॥१४॥ आ घ त्वाऽवान् त्मनां आप्तः स्तोत्तभर्यः धृष्णो इतिं इयानः ऋणोः अक्षम् न चक्रयोः ॥

दे भूटणो प्रगरम, यलसाइसिन्, तमेव त्वावान् सत्सद्द्यः (छन्दसि बतुप्) तमना आत्मना स्वयमेव (छन्दसि आकारलोपः) आसः प्रत्ययितः विश्वसनीयः भूता इयानः पाच्यमानः सन् स्तोतृभ्यः स्तोतृणामनुप्रदार्थं अमीष्टं यलं आ श्राणोः आह्त्य प्रक्षिप्तवानसि । तत्र दृष्टान्तः । चक्क्रयोः रथचक्रयोः अक्ष्तं न असिन्व । यथा चक्रयोरक्षप्रथेपेण दृढवन्धो जायते गमनाय रथः, तथा तमेव आप्तः अन्यस्तत्सद्यः भूता स्तोतृभ्यो यलं अनुगृह्मासि । ताद्यममानुपं यलमन्तरा स्तोतृणां केवलं स्वयेलेन गतिरेव न विद्येते । ताद्यस्य अक्षप्रक्षेपोणितस्य स्तोतृषु वलनिधानस्य समेव सदिय एव स्वामी । यमनुगृह्मासि सं, तं सत्सद्दशं करोपि इति अन्यत्रापि गीतो मन्नोऽवधेयः । 'कद् युम्नमिन्द्र त्वावतो नृन् कथा धिया करसे' (१०-२९-५) । तमादिन्द्रसद्दशः कृतः स्तोता इन्द्रेणैव यलवान् भवति, न तु स्नात्मना । इदं च प्रनः तात्पर्य वत्तरपर्वा सङ्गच्छते । उमयोर्क्रचोस्तात्पर्यविचारो नैव कृतः पूर्वच्याख्यासु, कृतथेद्वावः छन्दः शोचनीयस्य लक्ष्यते, 'ज्ञावान् अन्यो देवताविद्येषः' 'अर्थोः प्रवन्यस्यः' इति च पूर्वच्याख्या नाङ्गीकृताऽस्मामिः । इयानः— याच्याकर्मणः

अडमावः, लड्यें वा लड् सात् । चक्रयोः — चक्रशब्दस अकारान्तस इकार रहान्दसः ॥ पश्चदशीमृचमादः —

न्आ यहुर्वः शतकत्वा कामं जिर्गुणाम् । ऋणोरश्चन्न शचीभिः ॥१५॥ आ यत् दुर्वः <u>शतकतो</u> इति शतकतो आ कामम् जार्गुणाम् -ऋणोः अक्षम् न शचीभिः ॥

शतकतो शतकर्मन् इन्द्र, जिर्मृणां स्तोतृणां यत् दुवः यत् परिश्रमात्मकं कर्म मवित, तत् आ तेणां कामां अभिलिपतं आ ऋणोः तमेव प्रक्षिपितः। आ इति उपसर्गाम्यासात् 'ऋणोः' इति क्रियया द्विः सम्बन्धियत्यः । द्विःप्रयोग आदरार्थः । स्तोतृणां यः परिश्रमः यश्च कामः प्राप्तच्यम्भदिश्य भवतः, तदुभयमि सिद्धये साधनं मवित । तदिष इन्द्रेणेव स्तोतृषु प्रक्षिप्तम् । दिव्यत्तप्राप्तिरूपलक्ष्यसिद्धेः साधनभूवः तत्कामः तत्सद्यपरिश्रमश्च इन्द्रानुप्रहेणेव भवतः, तस्त्रेश्वरसात् कारियत्ताच । तत्र दृष्टान्तः । शन्तिभिः शक्तिभः वित्त्रयाभिरित्यर्थः अक्ष्नं न अक्षं यथा रथचक्रयोः प्रक्षिपन्ति तद्वत् । अत्रापि पूर्ववद्दष्टान्तस्य प्रयोजनं घ्येपम् । यथा रथचक्रपतिरशं विना न सिद्ध्यति, स्तोतृगतिरिप परिश्रमाभिलपितवर्जं न भवति । अत्र इन्द्रमेव 'आक्रणोः' इति सम्बोध्य आहं, न तु पूर्वसामृचि सायणव्याख्यानुसारतः इन्द्रसद्धं अन्यं देवताविशेषम् । अनयोर्क्रचोः सम्बन्धोऽवधेयः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये ग्रिशो वर्गः

# पोडशीमृचमार्--

न्श्रश्वदिन्द्यः पोष्ठ्रंथद्विर्जिगाय नार्नदिक्यः शार्श्वसिद्धिर्धनीनि । स्त नो हिरण्यर्थं दंसनीवान्त्स नेः सिन्ता सन्ये स नोऽदात् ॥१६॥ शर्थत् इन्द्रेः पोष्ठ्रंथत्ऽभिः जिगाय नार्नदत्ऽभिः शार्श्वसत्ऽभिः धर्नानि सः नः हिरण्यऽरथम् दंसनीऽवान् सः नः सिन्ता सनये सः नः अदात् ॥

इश्वित् सदा इन्द्रः देवसाट् धनानि असामिः प्राप्तन्यानि दिण्यानि ज्योतिर्वलादीनि धनानि जिगाय जितवान् असदर्थमिति शेनः । कैः साधनैः । मोगसामध्यिकिपाशक्तिकरणभूतैः जगजीवप्राणसङ्केतभूतेरथैः । पद्यपि असैनिति धन्दतो नोक्तम्, तथाऽपि घोतितं त्रिमिर्विश्रेषणैः । तान्वाह । पोप्रुथन्तिः प्रनः प्रनः प्रनः समर्थीमवद्गिः (प्रोष्ट्र पर्याप्तो, पर्याप्तिस समर्थीमानः, पङ् छिक शह प्रत्ययः) नानद्जिः सन्तिप्रकाशकं शन्दं पुनः पुनः कुर्वद्रिः 'देनद्रिः' (णद धातुः यङ् छक् पूर्ववत्) शाश्वसज्जिः पुनः पुनः प्रथसद्गिः कार्यसाधकपरिभमोचरकालीनैः प्रधासपुक्तिरित्यर्थः । सः एवं अधैजितवानिन्द्रः दंसनावान् कियाबान् (दंसः कर्म, दंस एव दंसना) सनिता दाता सन् नः असम्यं सनये लामाय हिरणयरथं दिरण्यपं ज्योतिर्भयं रथं अदात् दत्तवान् । ज्योतिर्भयेन यानेन दैवदत्तेन दि दिण्यं धाम गण्छन्ति देवकामा क्रपयः ॥

मयाश्विनस्त्यः, तत्र प्रथमां स्के सप्तदशीमाह---

आश्विनावश्वविद्येषा यति शवीरया । गोर्मह्मा हिरंण्यवत् ॥१७॥ आञ्चश्विनो अश्वंऽवत्या हुषा यातम् शवीरया गोऽर्मत् दुम्ना हिरंण्यऽवत् ॥

दे द्स्ना कर्मनिष्पादकौ (गतम्) अश्विनौ, अश्वावत्या अश्ववत्या प्राण-सद्देतोऽभः सार्यः (आकारण्डान्दसः) दावीरया स्फरद्रलया इया एषणया वेग-बरप्रेरणयेत्यर्थः, आयातं आगच्छतम् । गोमत् प्रज्ञानरिष्मसंमृदं हिर्णयवत् वेगःसम्पर्भं च अस्तु युवयोरागमनिषिति शेषः ॥

त्वे दिवीयां ध्के अष्टादशीमृचमाह-

समानयोजनो हि वां रथों दल्लावर्मर्तः । समुद्रे अश्विनयेते ॥१८॥ समानऽयोजनः हि वाम् रथेः दुल्लो अर्मर्तः समुद्रे अश्विना ईयेते ॥

दे दस्तीं, अश्विनी, वां युवयोः समानयोजनः समानं योजनं अध-योजनं यस स रथः उमयोर्यवयोरेकरयारूढतात् सङ्युक्तः अमर्त्यः विनायरिकः अमृतधर्मा मवति । हि यसादेवं अविनाशी तसात् समुद्रे अन्तरिक्षलक्षिते अराण्डे मरिच्छेदशून्ये धाकाशे ईयते गच्छति ॥

व्ये वृतीयां ध्के एकोनविंशीमृचमाह-

न्यर्धन्यस्य मूर्धानी <u>च</u>कं रथस्य येमथुः। पारे चामुन्यदीयते ॥१९॥ नि अन्यस्यं मूर्धनि <u>च</u>क्रम् रथंस्य <u>येम</u>थुः परि चाम् अन्यत् <u>ईयते</u> ॥

हे अश्वनौ, अद्दयस्य पर्वतस्य मूर्धिनि उचमागे रथस्य एकं चकं नि-येमथुः नियमितवन्तौ । अन्यत् चकं द्यां द्युलोकं परि परितः ईयते गच्छवि । **अ**ह्य:- गौरित्येके, प्रजापितरादित्य इति स्कन्दस्वामी । अहन्तव्यः, पर्वतः, दृढलात् इति सायणः । अत्र पर्वत एव ग्राह्यः, तात्पर्योपपत्तेः । अश्विनोः रथस एकं चक्रं पृथिन्या उचैः प्रदेशे, अन्यत् दिवि । स्थश्र नियतो गतिविशेषः सङ्केतशन्दो प्राह्मः । तस्य एकं चक्रं पर्वतस्य मूर्घनि नियमितम्, अन्यद् दिवं परितो गच्छति, दिवं प्रति गण्छित वा (परि कर्मप्रवचनीयः 'प्रति' इत्यर्थे प्राह्य इति स्कन्दसामी) । इदमत्र रहसं गोष्यम् । असमयप्रज्ञाभ्रवः उद्यते पदे, मानुषस्य परिषके चेतःशिखरे आश्विनमेकं चकं नियमितम्, तादशस्य पर्वतस्य मूर्धनि हि प्रज्ञानोदयरव्नेः प्रथमं स्वागतं भवति । तत्र द्याश्विनं च्योतिर्मयं रथं आस्याय मधुमत्तमयोरश्विनोर्योपा दिवो दुहिता उपोदेवी दिवमारोहति, यत्र अन्यद्रयचकं दिव्यं स्थानं गच्छति । अधिनोर्व्यापारमधिकृत्य अन्यत्र श्रोक्तम्वधेयम् (ए. 118-114) । दिवि पृथिव्यां अधिनोः सञ्चारः 'पर्वतस्य मूर्धनि' इत्यन्यत्र मञ्जनर्भः स्पष्टो मनति 'यानि स्थानानि अधिना दघाथे दिवो यह्वीप्योपधीषु विक्षु । नि पर्वतस मूर्धनि सदन्त' (७-७०-३) । अधिनोः रथः ज्योतिर्मयः, 'आ यातं अधिना रथेन धर्मतचा' (८-८-२) 'हिरण्यवन्धुरं हिरण्यामीशुं दिविस्प्रगम्' (८-५-२८) ऋत-सम्बन्धद्योतकमेव हिरण्य-सूर्य-ज्योतिरादिकमवधेयम् । रथो ह वां ऋतजा अद्रिज्तः' (१-५८-८) । अधिम्यां सह तं स्थमास्थिवाग्रुपसमधिकृत्यापि 'वा घा वा भद्रा उपसः प्रुरासुः अमिष्टिद्युमा ऋतजातसत्याः' (४-५१-७) इति महुवचनेनोक्तम् ॥

अय उपसस्त्यः, तत्र त्ये प्रथमां ध्के विशीमाह-कस्तं उपः कथत्रिये भुजे मर्ती अमर्से । कं नंक्षसे विभागरि ॥२०॥ कः ते उपः कथ्डिये भुने मतः अमृत्ये कम् नृक्षसे विभाऽवृरि ॥

हे कथित्रिये स्तुतिष्रिये, (कय वाक्यप्रवन्धे, धकारस धकारः छान्दसः तथा आकारस ह्यः) उपः उपःशन्दाभिषये, ऋतस उत्तमन्योतिषः स्र्यस प्रादुर्भावात् प्राक् तं आगामिनं शापयन्ती या दिवो दुहिता दंन्या मा प्रसीदिति सैवोपोदेवी मवित, तां सम्बोधयित । हे अमर्त्ये परणवर्जिते, नित्यसत्यसात्, कः मर्तः को मनुष्यः ते सुजे तव मोगाय लां मोकुं (श्वेः सम्पदादिलक्षणः किए, 'श्वकः तस्मै) प्रमवतीति श्रेषः । हे विभावारि विशिष्टमासम्पने, (विष्वीद् मातेविनिष् मत्यथीयः, नकारस्य रेफादेशः) कं कीद्यं मनुष्यं नक्ष्मसे लं प्रामोपि (नक्षतिर्गत्यर्थः) र उक्तलक्षणायाः उपसः प्रसादाय कीदगिधकारी भवतीति पृन्छति । ईदशेन प्रश्नेन 'मां अधिकारिणं कुरु देवि' इति प्रार्थना ध्वन्यते । ऋषयः पूर्वे हादैः स्तोत्रेदेवताप्रसादं लेभिरे । नेष्ट् साधारण उपःकाल एवं स्तुतः । स सर्वस्यापि प्राणिजातस्य प्रत्यक्षो भवति प्रत्यहम् । तत्र मनुष्यस विशिष्टा योग्यता नायश्यकी, चक्षुष्मत्त्वालम् । यदि प्रभातसमये मनुष्याणां लोकव्यवहारप्रप्रतितेव उपसो भोग इत्यमिष्रेतः स्यात्, तदा अविकलश्वरीरेन्द्रियादिकरणः सर्वोऽपि प्राणिलोकः उपसो भोगाय प्रभवेत्, प्रभवस्थेव । प्रत्यूष्यस्य समयमिष्ठस्य उन्मत्तवनमन्तरा न कोऽपि स्वस्यष्टनः प्रकृषः 'हे देवि, विभावरि, कस्ताप्रुपोक्तं क्षमः' इति पृच्छेत् । न वा भ्रान्तो मन्नद्रशं, प्राकृतो वा जनः ॥

वृचे द्वितीयां सक्ते एकविंशीमाह-

व्ययं हि ते अमेन्म्ह्यान्तादा पेराकात् । अश्वे न चित्रे अरुपि ॥२१॥ व्ययम् हि ते अमेन्महि आ अन्तात् आ प्राकात् अश्वे न चित्रे <u>अरुपि</u>॥

हे अरुपि आरोचमाने चित्रे विचित्रे विविधवर्णयुक्ते अश्वे न बडवा इव मवस्यितं (उपमोग-द्रुतगितकसादियोतनार्थेयमुपमा) हे उप:, वयं स्रोतारो मनुष्पाः ते तां विभक्तिष्पत्ययः, आ पराकात् परस्ताद् द्रस्थानादारभ्य आ अन्तात् सभीपपपन्तं, अथवा द्रे वा समीपे वा अमनमिह ष्यायामः । अमाकं मितमा- स्थिताऽसि सं द्रादेव न केवलं समीप एव (मन ज्ञाने, क्यनो छक्, छन्दिस बहुलम्)

हि अवधारणे । तृतीयपादे नञ् उपमार्थीयः । 'न अमन्महि' इति प्रथमचरणे सं-सीजितं सायणीये । न बोद्धं समर्था इति निषेधार्थको नव् इति व्याख्यातम् । अयुक्त स्वंविधोऽन्वयः ॥

**रुचे रितीयां ख्के द्वाविशीमाह**—

स्वं स्वेभिरागिहि वाजेभिर्दुहितर्दिवः । असे गुर्वे नि धीरय ॥२२॥ स्वम् स्वेभिः आ गुहि वाजेभिः दुहितः दिवः असे इति रुपिम् नि धार्य ॥

दिवः द्युलोकस, सर्वसास पितुरूर्घधाम इत्यर्थः । दुहितः प्रित्र, हे उपः, त्येभिः तैः दिन्यैः वाजेभिः वाजैः दिन्याभिः समृद्धिभिः सहेत्यर्थः । त्वं आ गहि बागन्छ । असो (असास सप्तम्याः शे आदेशः) राधिं धनं दिन्यां सम्पदं, निधारय नितरां स्थापय, प्रतिष्ठापयेत्यर्थः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये एकप्रिको वर्गः

## इति प्रथमे मण्डले पष्टोऽनुवाकः

सप्तमेऽनुवाके पद्म सक्तानि । तत्र तमघे प्रथम इति प्रथमं सक्तं अष्टादश्चें थाप्रेयम् । हिरण्यस्तूप आङ्गिरस ऋषिः । अष्टमीपोडइयष्टादश्वसिष्टुमः, शिष्टा जगत्यः ॥

त्वमंत्रे प्रथमो अङ्गिग् ऋषिदेंचो देवानांमभवः शिवः सर्खा । तर्व वृते कुवयो विद्यनापुसोऽजीयन्त मुरुतो भ्राजीदृष्टयः ॥१॥

त्वम् अग्ने प्रथमः अङ्गिराः ऋषिः देवः देवानीम् अभवः शिवः सर्खा तर्व वृते क्वयः विद्युनाऽअपेसः अजीयन्त मुरुतः स्नाजीत्ऽऋष्टयः॥

हे अग्ने, त्वं प्रथमः आदाः अद्गिराः बद्गिरामकः अद्गिरसां सर्वेषां मूलभूवः म्राधिः द्रष्टा, देवः खपं देवः देवानां सर्वेषां देवानां शिवः धोमनः सखा सिपभूवः अभवः भवति, लड्ये लङ् । तव द्यते सदीये फर्मणि, सत्-कृर्वककर्मणा हेतुभूवेन सहतः महत्संद्यका देवाः अजायन्त बावाः, जायन्ते वा । क्रीह्याः कृत्यः द्रष्टारः विद्यानापसः विद्यानि वेदनवन्ति अपंति कर्मानि

षेपां ते ज्ञानवत्कर्माणो मरुत इति सायणानुसारतः । विद्यना ज्ञानेन अपांसि येपां र इति युक्तम् (विद् ज्ञाने, असात् मक्प्रत्ययः, विद्यना इति तृतीया, अलुक्)। आजन् दृष्ट्यः भ्राजमानाः दीप्ताः श्रष्टयः येपां ते दीप्तायुधा इत्यर्थः, भ्राजत् इति व्यत्ययेन शत् । अप्रिरिक्तरसामाद्यः, तस्य व्यापारमहिम्ना उक्तलक्षणा मरुतोऽज्ञायन्त इत्युक्तम् । अङ्गिरोविचारः अन्यत्र सविल्तरं कियते । तेन विश्वदं स्थादाङ्गिरसं तन्त्वम् ॥

द्वितीयामृचमाह--

त्वमंग्ने प्रथमो अङ्गिरस्तमः क्विदेंचानां परि भूपसि व्रतम् । विभुर्विश्वंसे भुवनाय मेधिरो दिमाता श्युः केतिधा चिंदायवे ॥२॥

रवम् <u>अग्ने प्रथ</u>मः अङ्गिरःऽतमः क्विः देवार्नाम् परि भूपसि <u>व्</u>रतम्, विऽभुः विश्वसि भुवनाय मेपिरः द्विऽमाता <u>शयुः कृति</u>धा <u>चित् आ</u>यवे ॥

हे अग्ने, त्वं प्रथमः अद्याः अङ्गिरस्तमः अतिशयेन अङ्गिरः अङ्गिरः अङ्गिरः अङ्गिरः अङ्गिरः अङ्गिरः श्रा स्वयं वनतेन रुटायि तमप्-प्रत्ययपरस्य तस्य गुणवचनत्या प्रयोगो यौगिकलं झापयतीति योष्यम् । किञ्चः अतीन्द्रियार्थदर्शी सन् देवानां इत-रेषां व्रतं कर्म परि भूपिस परितोऽलङ्करोपि । कि च लं विश्वस्मे सर्वस्मै भुव-नाय लोकाय अनुप्रहार्थ विभुः विधिष्टो विविधो वा भवसि (विपूर्वकात् भवतेर्ड-प्रत्यपः) । मेधिरः मेधावान द्विमाता द्वयोलीकयोर्माता निर्माता, यजमाने दिन्यां मौमां च विततां द्विस्यां चितिश्वन्दवान्यां प्रज्ञां आधनेऽप्रिरित्यर्थः । द्यावा-पृथिन्यो भातरौ पत्यासौ इति विप्रदे, उभयोधित्योः सङ्गत्योजीयतेऽप्रिः । उभयोध अरण्योरिति याङ्गिकाः । तादशस्तं आयवे मनुष्यार्थं कतिथा चित् कतिभिः विधाभिर्वा झायुः श्यानः, मनुष्येषु वसिति? यावन्तो मनुष्यास्तावन्तस्तव प्रकारासे विवाभिर्वा झायुः श्यानः, मनुष्येषु वसिति? यावन्तो मनुष्यास्तावन्तस्तव प्रकारासे विवाभिर्वा झायुः श्यानः, मनुष्येषु वसिति? यावन्तो मनुष्यास्तावन्तस्तव प्रकारासे विवाभिर्वा झायुः श्यानः, मनुष्येषु वसिति? यावन्तो मनुष्यास्तावन्तस्तव प्रकारासे विवाभिरः । श्रा वन्ति ह्याः श्रा श्रा वन्ति ह्याः । । ।

व्वीपाम्चमाह--

स्वमंग्ने प्रथमो मांतारिश्वेन आविभीव सुक्रतूया विवस्ति । अरेजेतां रोदंसी होतृवूर्येऽसिन्नोर्भारमयंजो महो वेसो ॥३॥ रवम् अ<u>धे प्रथमः मात</u>्रारिश्वने आविः <u>भव सुऋत</u>ुऽया विवस्ति अरे-जेताम् रोदे<u>सी</u> इति होतृऽवूर्ये अस्त्रोः भारम् अयंजः महः <u>वस्</u>रो इति ।

हे असे, त्वं मातारिश्वने वायवे प्रथमः मुख्यः, यजमाने मातरिश्वनी वैमवविलासात् प्राक् कविक्रतोरमेः प्राक्ट्यमवद्यम्, तसान्मातरिश्वने प्रथमोऽपिः । विवस्तते परिचर्यां कुर्वते (एवं सायणीयम्) यजमानाय तदनुप्रहार्थं सुक्रतुया शोभनकर्मेच्छया युक्तः सन आविर्भव प्रकाशो भव । अथवा सुकत्या शोभनकर्मे-च्छया 'विवस्तते' प्रकाशमानाय आविर्भवेति उपपन्नम् । होतृवूर्ये होत्रा वरणीये कर्मणि, होत्रभृतेन अभिना वरणीयो यद्यः तसिन् प्रवर्तमाने मति, रोद्सी घौध प्रथिवी च, ताभ्यां लक्षिता ऊर्घ्वा दिन्या चितिः अधलात् पृथ्वीगता चितिः उमे च अरेजेतां अकम्पेताम्, अप्रेर्यइहोत्सवरणे तयोः स्तब्धयोर्निद्रितयोरिव स्थितयोः यजमाने विलिसतारम्भावद्योतनार्थकं कम्पनं बोध्यम् । तादद्यदिमा होतुरमेः । भार्र यझस निर्वाहकार्यभारं असझो: सोदवानसि । हे वसो विश्वस लोकस वसुभूत, महः महतो देवान् अयजः तं इष्टवानसि । मात्तरिश्वने- माता मानहेतुराकाशः अन्तरिक्षं तत्र श्वसिति, श्रन्तुक्षित्यादौ मातरिश्वन्-शन्दः कन्-प्रत्ययान्तो निपातितः । सुऋतुया- सुऋतुमात्मन इच्छति, ततो मावे अकारप्रत्ययः, टाप्, डादेशः । विव-खते- विवासति: प्रकाशने परिचरणकर्मा वा । होत्ववूर्ये - होत्रा वियत इति, उसं छन्दसि । असघो:- पघ हिंसायां, अत्र सहनार्थः । महः- महत इति अत्-लोपः -छान्दसः ॥

चतुर्थीमृचमाह-

त्वमंग्ने मनंबे द्यामंवाशयः पुरूरवंसे सुकृते सुकृत्ते । श्वात्रेण यित्र्वोर्भुच्यंसे पर्या त्वा पूर्वमनयुन्नाप्रं पुनेः ॥१॥ -त्वम अग्ने मनंबे द्याम् अवाश्यः पुरूरवंसे सुङ्कृते सुकृत्ऽतरः खात्रेणे -यत् पित्रोः मुच्यंसे परि आ त्वा पूर्वम् अन्यन् आ अपरम् पुन्तिति ॥

हे अग्ने, त्वं मनवे मनीः मन्तः मननसामध्यं प्राप्तवतः पुरुषस्य अनुप्रहायः इत्ययः, द्याम् युलोकं दिन्यं धामेत्यर्थः, अवाश्यः शन्दिववानिस प्रकटितवान्, साध्यं प्राप्तन्यं चोध्वं दिन्यं सानमिति प्रकाशितवानसीत्यर्थः। वधा सुकृते शोमन- रूपंकारिणे पुरुत्वसे पुरु बहु रौति शन्दायत इति पुरुत्वात्तस्मै उचैर्धामाधिगन्तुं सहाक्तन्दनकारिणे यजमानात्मने पुरुपाय सुकृत्तरः अविशयन शोमनकर्मकारी भूता कां घा अवाश्य इति सम्बन्धः। यत् यदा पित्रोः अर्गणलक्षितयोः धावापृथिन्योः विदिशेषभृतयोह्यधिः।सानयोः शन्योः इवान्नेण क्षिप्रमयनेन पारे सुन्यसे परितो सक्तो भवति, शक्तिमथनाजायसे, वदा वथोत्पमं दवां पूर्वं पुरस्तात् आनयन् आनीयात्रवः अस्थापयन्। पुनः वतः परं अपरं पश्चात् आ आनयन्, प्रथमं पुरोहितं श्चाहवनीयं विधाय ततः प्रत्यक्सितं अन्तरधीयरं गृहपर्ति अक्वंकित्यर्थः। अवाश्यमः— वाष्ट् शन्दे। पुरुत्वसे— पूर्वपदस्य दीर्घो निपात्यते, रु शन्दे इत्यसादौणादिकोऽसुन्। सुरुते— सुकर्म-पापादिषु कुञ इति किप्, ततस्तुक् ॥

पश्चमीमृचमाह-

खर्मग्ने वृप्भः पुष्टिवर्धेन् उर्धतस्त्रचे भवित श्रवाय्यः । य आहुतिं पारे वेदा वर्षद्कतिमेकायुरये विश्व आविवासित ॥५॥

त्वम् <u>अग्ने</u> वृप्भः पुष्टिऽवधैनः उद्यंतऽस्तुचे <u>भवसि</u> श्रवारयः यः आऽहुतिं परि वेदे वर्षद्ऽकृतिम् एकऽआयुः अम्ने विशेः <u>आ</u>ऽविवाससि ॥

दे असे, त्वं घृपभः विषेता अभीष्टानाम्, पुष्टिवर्धनः प्रष्टेः यजमानपोषस्य वर्षनो वर्षयिता उद्यतस्त्रचे उद्यता उद्भुता सुक् घृतसाविणी पात्री येन तसे
धीगतदीप्तिस्रवोपकरणसम्पद्माय यजमानाय तदनुत्रहायेत्यर्थः, श्रवाट्यः अवणीयः
मन्नात्मकराहानैरिति श्रेपः भवसि । यः यो यजमानः आहुतिं प्रधानाह्यानार्धाहोमकिषां परि परितः सर्वतः वेद जानाति, कीदशीमाहृतिम् १ वपद्कृतिं वपद्हिति
कृतिः करणं यसां तां, देवेम्यः सम्प्रदाने वपद्कारस्य वैशिष्टं शौतकर्मस् प्रसिद्धम्

तदन्तरोधेन अन्तर्यजनेऽपि होतुः आहानात्परं देवेम्पः सम्प्रदाने प्रवर्तमाने वीर्यवान् दार्छप्रदो वपट्कारयन्दो योष्पः । य ईद्यां वपट्कारयुक्तामाहुति निर्वर्तियतं सर्वथा नानाति तं प्रथमं भगवानितः प्रकाशवन्तं करोति, अनन्तरं तेन द्वारा इतरानपीत्याह । अत्र यच्छच्दश्रयणात् 'तम्' इति तच्छच्दाप्पाहारः । एकायुः एकः अदितीयः आयुः जीयनभ्तः पुरुपः सर्वेषां मनुष्पाणां समष्टिभृत एको मनुष्पस्तं हे अमे, अमे प्रथमं तं आविवाससि प्रकाशयित, ततः विद्याः अन्यान् मनुष्पान् आविवासतीति योजना । अत्र तृतीयपादस्यो यच्छच्दः अग्निपरत्या ग्रहीतुं श्रव्यः । तिर्हं अपमर्थः । योऽपिः वपट्कारयुक्तामादृति 'पिर वद' पिरती मनुष्येम्यो लमते, स तममे एकायुः इत्यादि पूर्वतत् । एकायुः— द्वितीयचि 'किष्या चिदायवे' इति पठितिमहावधार्यम् । महुधा जीवनप्रिरेकायुरुक्तः । एकायुमुक्याच इति सायणीयम् । अविच्छित्वायुरमृत इति चेक्कटमाध्यः । वायुरेव आयुः वकारलोपश्लान्दस इति सायणीयम् । त्रविच्छित्वायुरमृत इति चेक्कटमाध्यः । वायुरेव आयुः वकारलोपश्लान्दस इति सायणीयम् । त्रविच्छत्वायुरमृत इति चेक्कटमाध्यः । वायुरेव आयुः वकारलोपश्लान्दस इति सायणीयमे विश्वेपतो मनुष्ये प्रसिद्धो वेदे, आयुश्वन्दस्त कृतिविद्धः जीविते रूढः, एतेर्गत्यर्थादेव निष्पनः । आविवासिति—प्रकाशार्ये प्रयुक्तः प्रापश्चो वेदे । परिचरितकर्मित पठितः कचिद्यपयेत ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये हार्त्रिशी वर्गः

पष्टीमृचमाइ-

त्वमीने चृजिनवैर्तानें नरं सक्मीन्पपर्षि विद्ये विचर्षणे ।

यः शूरेसाता परितक्म्ये धने दुन्नेभिश्चित्समृता हंसि भूयंसः ॥६॥

त्वम् अग्ने वृजिनऽवैर्तानम् नरेम् सक्मीन् पिपप्रि विद्ये विऽचर्षणे

यः शूरेऽसाता परिऽतक्म्ये धने दुन्नेभिः चित् सम्ऽर्कता हंसिं भूयंसः ॥

हे विचर्षणे विशिष्टरे, सर्बद्रशः! असे, त्वं युजिनवर्तनं युजिना वर्ज-नीया कृटिला वर्तनिः पद्या यसा तं कृटिलमार्गचरं (युजेः किमेति इनच्, यृतेथेति अनिः) नरं पुरुषं स्वस्मन् सक्मिन सचनीय समवेतं योग्ये (पच ममवाये, मिनन् प्रत्याः) विद्धे झानगम्ये स्थाने 'विद्धा विदिवन्यानि स्थानानि' इति सायणोऽ न्यत्र [र-पा-र] (कर्मण, यद्य इति कर्मठाः । अन्तर्यागोऽपि वेदनारमको विद्ध क्वरते । विदेर्ज्ञानार्थाद् अध-प्रत्ययः) । पिपार्धि प्रयक्ति पालयसि वा, लद्भक्तं कृटिलपदादपवर्त्य विद्यश्चव्दवाच्यं विदिवच्यं दिव्यं स्थानं सदः नीता पालयसि वं पूर्णकामं करोपीत्यर्थः । यः तं शूरसाता श्रूरसातौ शूरमावौ शूराणां सातिः सम्मजनं यत्र सत्र शूरपुरुषे। सेच्ये, पारितवम्ये सर्वतः गन्तव्ये परितः प्रयासेन चरिता प्राप्तव्ये (वक्तिगितिकर्मा) धने निमित्ते, शौर्यापेतैः परिश्रमलम्ये दिव्ये धने लव्धव्यवया निमित्तभूते सति 'चर्मणि द्रीपिनं हन्ति' इविवत् द्भ्नेमिश्चित् अल्पैरपि वलेन सञ्चयमा वा न्यूनैरपि लद्भक्तः समृता समृतौ सङ्गतौ, सह्यावलाधिकैः सह अल्पानां भलपरीक्षायां प्राप्तायामित्यर्थः (समृतिः सम्पूर्वक ऋतिगितिः) । भूयसः सह्या-धलाधिकान् हंसि मारयसि, वावाननुप्रहस्तव मक्तेषु याववा खल्पग्लेरपि लद्भक्ते-र्ल्थ्यये दिव्यथने विद्याविभिः सह युद्ध्वा जेवव्ये, भूयांसोऽपि लद्भक्तेरिष्ट पराभृता मवन्ति ॥

सप्तमीमृचमाह-

त्वं तमीने अमृत्त्व उंतिमे मंती दधासि श्रवंसे दिवेदिवे । यस्तातिपाण उभयाय जनमेने मर्यः कृणोपि प्रयु आ चे सूरये ॥७॥

त्वम् तम् <u>अमे अमृत्</u>रत्वे उत्रत्मे मरीम् <u>दधासि</u> श्रवंसे दिवेऽ दिवे यः तुतृपाणः दुभयाय जन्मेने मर्यः कृणोषि प्रयः आ<u>च</u> सूरये ॥

हे अमे, त्वं तं तथाविधं तक्रकं मतं मतुष्यं उत्तमे उत्कृष्टे असृतत्वे अमृतघमें द्धासि धारयसि मरणशीलं नरं मरणरिहते उत्तमे पदे स्थापयसीत्यर्थः । किमर्थम् दिवेदिवे प्रत्यहं श्रवसे श्रुतिसम्पत्तये दिव्यावेशश्रवणायेत्यर्थः । अन्नार्थं दिव्यावेशश्रवणायेत्यर्थः । अन्नार्थं दिव्यावेशश्रवणायेत्यर्थः । अन्नार्थं दिव्यावेशश्रवणायेत्यर्थः । अन्नार्थं दिव्यावेशश्रवणायेत्वर्थः । अन्नार्थं किल ! 'श्रवसे' कितंवे एपापनायेति चेत् कर्मपरार्थस्य न स्थात् छतिः । यः यजमानः उभयाय दिविधाय जन्मने मानुषं दैव्यमिति दिविधमिष जन्म एकत्र देदेव प्राप्तुं तत्वृत्याणः अतिश्वयेन कृष्णायुक्तो भवति (जि तृषा विषासायां छिटः कानच्) तस्मै सूरये प्राज्ञाय

मयः सुपं प्रयः च प्रियं च (प्रयोभिरित्यत्र गतम्— 1-२-४) आकृणोपि मर्वतः करोपि । सत्येव मानुपे जन्मिन साध्याय दिव्याय जन्मने तृष्णा विवक्षिता, अत एव 'उमयाय जन्मने' इत्यत्र मनुष्यस्य निर्याणात्यरं दिव्यं जन्मेह न काङ्गितम् । 'द्विपदां चतुष्पदां च लाभाय' इति कर्मठाः ॥

#### अष्टमीमृचमाह्-

त्वं नो अग्ने सनये धर्नानां यशसं कारुं क्रेणुहि स्तर्वानः । ऋध्याम् कर्मापसा नर्वेन देवैद्यीवाष्ट्रिथेवी प्रार्वतं नः ॥८॥

त्वम् नः <u>अग्ने स</u>नये धर्नानाम् युशर्तम् कारम् कृणुहि स्तर्वानः ऋष्यामं कर्मे अपसा नवेन देवैः <u>द्यावापृथिवी</u> इति प्र <u>अवत</u>म् नः ॥

हे अग्ने, त्वं नः असान् मामित्यर्थे वचनव्यत्ययः, अथवा सम्मन्धे पष्ठी श्रसाकं अन्तरात्मानं (स्कन्दस्वामीयम्) यदासं यशोयुक्तं कार्रः कर्वारं स्तोत्राणां, स्तोतारिमत्यर्थः कृणुहि कुरु । मां असदीयमन्तरात्मानं वा वमनोपतं स्तोतारं कुरु हत्यर्थः । किमर्थम् धनानां सन्यये दिव्यधनलामाय । कीद्यस्तम् स्तवानः स्त्यमानः (स्तौतरानच्-प्रत्ययः)। ऋध्याम ऋदि प्रामुयाम सत्प्रसादात् । नवेन न्त्रतेन अकृतपूर्वेण अपसा कर्मणा नः कर्म इदमसदीयं यजनं देवे। अन्येदेवैः सह हे द्यावा-पृथिवी उमे देवते प्रावतं प्रकर्षण वर्षयेथाम् ॥

### नवमीमृचमाइ-

त्वं नो अग्ने पित्रोहपस्थ आ देवो देवेष्वंनवद्य जार्यविः । तुनुकृद्वोधि प्रमंतिश्च कारवे त्वं केल्याण वसु विश्वमोपिषे ॥९॥

त्वम् नः अग्ने पित्रोः उपास्ये आ देवः देवेषु अन्वयः जारंविः तन्रुकृत् वोधि प्रधितः च कारवे त्वम् कृल्याण वस्त्री विश्वीम् आ उपिषे ॥ अनवय निर्दोष हे अग्ने, देवेषु सर्वेषु मध्ये जारंविः जागरणशीलः देवः (जागृ निद्राक्षये, किन्) त्वं पित्रोः द्यावाष्ट्रियच्योः, द्युस्यानचितेः पृथिती-स्यानचितेः उमयोश उपस्ये समीपे (उपपूर्वकात् विष्ठतेः कः) आ आसीनः वर्तमानः सन् नः असाकं तनृकृत् नवशरीरकारी भ्ला, अत्र नवं दिव्यजन्मयोग्यं शरीरं यजमानस्य विधातं प्रभ्ररिपति वोष्यम् । चोधि युष्यस्य, अनुग्रह एव बोधः । कारवे स्तोत्र-कृते प्रमतिश्च प्रकृष्टज्ञानश्च भव । हे कल्याण भद्रस्ररूप, त्वं विश्वं सर्वं वसु धनं ओपिये आवपिस यजमाने (इ वप् बीजसन्ताने, छान्दसो लिट् लड्थें) ॥

दशमीमृचमाह-

खमेशे प्रमंतिस्तं पितासि नुस्तं वेयुस्कृत्तर्व जामयो वयम् । सं त्वा रायेः शतिनुः सं संहस्त्रिणेः सुवीरं यन्ति वतुपामेदाभ्य ॥१०॥ त्वम् अशे प्रश्मेतिः त्वम् पिता असि नुः त्वम् वयः ऽकृत् तर्व जामयेः वयम् सम् त्वा रायेः शतिनेः सम सहस्रिणेः सुवीरम् यन्ति वृत्रापम् अदाभ्य ॥

हे अग्ने, त्वं प्रमितिः प्रकृष्टिशानोऽसि, नः असाकं पिता पालकोऽसि,
वयस्कृत् वयः वलं शारीरं मानसं च करोतीति वयस्कृत् सोऽसि (वेति, लिग्किरणी
गतिन्यास्यादिवह्वर्थो धातुः, वयः आयुष्यपि वर्तते, अत्र आयुष्यप्रद इति सायणीयम्,
पाकद्वारेण अन्नानों कर्ता इति स्कन्दस्वामी)। वयं उपासकाः तव जामयः बन्धवः।
हे अद्भिय न केनापि दम्मियतुं शक्य, अप्रतिहत्वल, त्वा सां शतिनः रायः
श्वसङ्घयाकानि धनानि संयन्ति सम्यक् प्राप्नुत्रन्ति, तथा सहस्त्रिणः रायः संपन्तीति सम्बन्धः। कीदशं लाम्? सुवीरं शोमना वीरा यस तं शुमवीर्यसम्पर्भ
इत्यर्थः। किंच व्रत्यां त्रतं दिन्यं कर्म पाति रक्षतीति व्रतपाः तम् ॥

ं इति प्रथमस्य द्वितीये त्रयस्त्रिको वर्गः

एकादशीमृचमाइ-

रवामेभे प्रथममायुमायवे देवा अक्रण्वन्नहुंपस्य विक्रपतिम् । इळोमकुण्वन् मनुंपस्य शासेनी पितुर्यत्युत्रो ममेकस्य जायेते ॥११॥ त्वाम् अग्ने प्रथमम् आयुम् आयवे देवाः अकृण्वन् नहुंपस्य विश्पतिम् इळोम् अकृण्वन् मनुंपस्य शासंनीम् पितुः यत् पुत्रः ममंकस्य जायते ॥

देशः अग्ने, देशः आयवे मनुष्यस अर्थाय ताद्धे चतुर्थी, नहुपस्य मनुष्यस विह्यति राजानं प्रथमं प्रधानं आयं वा आयुं मनुष्यं जीवभूतं अकृतवन् अर्कृतन् । यत् यदा समकस्य मामकस्य ितुः पाठकस्य युस्यानपुरुषस पुत्रः वदंशः जायते मनुष्ये प्रादुर्भवित, तदा लामित्रमेव सनुपस्य मनुष्य शासनीं उपदेष्टीं इळां पर्यन्तीं वाचं अकृतवन् अर्कृतन्, कृर्वन्तीति लड्थों पुक्तः । आयुम्- गत्थवित् एतेः, गतम् । नहुपस्य- णह वन्धने, उपच् । मनुषस- धाना- धित् मनेः उपच् । शासनीम्- शिष्यतेऽनयेति शासनी करणे स्युद् । ममकस्य- अस्यस्य स्वाप्त्रेको विधिरनित्य इति वृद्ध्यमावः ॥

असिन् मन्त्रे आधु-नहुप-मनुपश्रब्दाः मनुष्यपर्यायाः साक्तास्तारपर्यावगतये कल्पन्ते । यद्यपि पुराणकथात्रसिद्धानि ययाति-नहुपादीनि स्रकेऽस्मिन् श्र्यन्ते, यद्यपि ऐतिहासिकपुरुपव्यक्तयो निर्दिष्टा इति स्थूलदशां ग्रहणं शक्यम्, यद्यपि च पुराण-कथोदाहरणेन ईदृशानि सक्तानि कथित्रत पूर्वेन्यीख्यातानि पुराणकथापारमाथिकल-निरूपणानीय संघृतानि, तथाऽपि नहुप-मनुपादेः पर्यायशब्दस्य यौगिकार्यमवधाय मन्नार्थविचारे कृते तात्पर्य सुगमं भवति । देवाः जगद्व्यापारयुक्ताः सर्वेश्वरविभवभूताः अप्ति प्राणवलसम्पन्नस्य नरस्य तदर्थं वा प्राणवलभूतं प्रथमं जीवं विद्धते 'आयवे प्रथमं आयुम्' पष्ट्यर्थे चतुर्थी चेत् 'प्राणस प्राणः' इतिवत् जीवस जीवः, आयोराषुः । श्वतस्ते परस्परस्तेहबन्धोपेतस्य मनुष्यस्य राजानं कुर्वन्ति 'नहुषस्य विव्यतिष्' । यदा अग्नेर्मनुष्यस्य च स्नेहनन्धः सिद्ध्यति, तदा स एव नेता प्रश्नर्भवति । अत्र नहुप-शन्दार्थविवरणे सायणीयमुपयुक्तं द्रष्टव्यम् (१-१२२-८) । यदा मनुष्ये दिष्यस वितः अंशजः पुत्रः अग्निः लब्धजन्मा मन्ति, तदा तमग्रिमेव 'मनुषः' मतिमतो मनुष्यस 'इळां' पश्यन्तीं वाचं कुर्वन्ति । उदितज्ञानस्य पुंसः अग्निरेव इळा मवति । आगीस्के इळा-सरखत्योवियेचनाय इळायास्तत्र इष्टित्रावल्यमुक्तम् । इळा वाक् प्रसिद्धा वेदे, सा परयन्ती वागिति बोष्यम् । 'ममकस्य पितुः' अत्र दिव्यः पिता सर्वस जगतः पितैव मदीयः पितेति ऋषिणा व्यवहारे खसम्बन्धी मक्त्यतिशयश्च बोध्यौ ॥

द्वादशीमृचमाह-

स्वं नो अभ्रे तर्व देव पायुभिर्मघोनों रक्ष तुन्वश्च वन्य । त्राता तोकस्य तर्नये गर्वामस्यनिमेषं रक्षमाणस्तर्व ब्रते ॥१२॥

त्वम् नः अग्ने तर्व देव पायुऽभिः मघोनेः रक्ष तन्वः च वन्य

हे वन्द्य स्तुत्य, अशे देव, मघोनः मघवतः, मधं धननाम तद्दतः नः असान् तव पायुभिः पालनैः रक्ष, तन्वश्च तन्श्च शरीराणि च अस्मत्सम्बन्धीनि रक्ष (तन्वः, शसो जसादेशः)। तव ब्रते नित्ये कर्मणि, कर्तव्ये तदीये देवकार्ये स्थितस्तं अनिमेषं निमेषवर्जं विच्छेदमन्तरा रक्षमाणः रक्षितव्यं सर्वं शत्रुभ्यो रक्षन् गवां गोपदवाच्य-चिद्रिश्मधनानां तोकस्य सन्तानस्य तनये तनयस्य (पष्ट्यर्थे सप्तमी) तत्प्रभवस्य सन्तिविशेषस्य च त्राता असि रक्षको भवसि, न केवलं दिव्य-धनरक्षा, शरीररक्षा वा प्रार्थ्यते, आशेषे वते चिद्रिश्मभृत-गोधनसन्तित्थ रक्षिता मवतीति अग्निदेवप्रमानोऽपि वर्णितः ॥

त्रयोदशीमृचमाइ-

त्वमंग्ने यज्येवे पायुरन्तरोऽनिपङ्गार्यं चतुरक्ष ईध्यसे । यो रातहंब्योऽवृकाय्धार्यसे कीरेश्चिन्मन्त्रं मर्नसा बनोषि तम् ॥१३॥

त्वम् अये यज्येवे पायुः अन्तरः अनिपङ्गायं चृतुः अक्षः इध्यसे यः गृतऽह्वयः अवृकार्यं धार्यसे कीरेः चित् मर्स्रम् मनेसा वनोपि तम्॥

हे असे, त्वं यज्यवे यजमानस अर्थाय ताद्ध्यें चतुर्थी, यजतेर्युत्रस्यः, पासुः पालियता (कृ वा पा जि-इत्यादिना उण्) अन्तरः अन्ततरः, सिन्कष्टः पालको यजमानसेत्यर्थः । अनिपङ्गाय न विद्यते निपङ्ग नितानतं सङ्गो यस तसी यजमानसार्थाय सं चतुरक्षः चलारि अक्षीणि यस सः, त्रिलोक्यां त्तरीये धामिन च अपेर्द्धिर्यजमानार्थं वर्तते, तथाभूतः इध्यसे दीप्यसे, चतस्य दिक्ष अमेर्ज्याला-

रूपाणि अक्षीणि तस्रक्षिता ष्रष्टयः पतन्ति इत्यभिष्रेत्य दिवचतुष्ट्ये ज्वालायुक्त इति स्थूलन्याख्या । यः यजमानः रातह्यः रातं दत्तं हन्यं हवियेन स दत्तहविष्कः, कसी श अवृकाय अहिंसाय (छेदनार्थाद् पृथवेः मारे कः) धायसे पोपकाय (धाञ् धातोः आतो युक्, छन्दसि असुन्) तुभ्यम् । एवं यो यजमानोऽस्ति कीरेः चित् स्तोतुरेव सतस्तस्य (कीरिः स्तोतृनाम) तं तत्सम्बन्धिनं मन्त्रं सदीयं स्तोत्ररूपं मनसा हृदयेन रहसीत्यर्थः, वनोषि याचिस, तथाविषस गजमानस स्रोतः गणा-त्मकं स्तोत्रं तव सथा त्रियं यथा खमेव तत् प्रार्थयसे ॥

चतर्दशीमृचमाह-

त्वमंग्न उरुशंसीय बाघते स्पार्हं यद्रेक्णः पर्मं बनोषि तत् । आधस्यं चित्प्रमंतिरुच्यसे पिता प्र पाकुं शास्सि प्र दिशों बिद्धप्रेरः ॥१४॥

त्वम् अग्ने उहुऽशंसाय वाघते स्पार्हम् यत् रेवणः प्रमम् वनोपि तत् आधस्य चित् प्रक्रांतिः द्रच्युसे पिता प्र पाकंम् शासित प्र दिशः विदुःऽतंरः ॥

हे असे, त्वम् उरुशंसाय महस्तुतये वाघते मेधाविन (यजननिर्वाहिन साव् ऋतिक्नामसु पठितम्) तदर्थं स्पाहं स्पृहणीयं (सपृहासम्मन्धि तखेदमित्यण्) परमं उत्तमं यत् रेकणः (रिचिर् विरेचने, नुडागमः, असुन् छन्दसि) धनमित (परमलात् नेदं लौकिकम्, स्पष्टम्) तत् धनं वनोषि कामयसे, मेधाविने यहु-स्तोत्राय उत्तमं धनं तस्य प्राप्तव्यतया कामयसे । आध्रस्य चित् सर्वती धारणीयस दुर्बलसापि यजमानस (भ्रे सुप्तौ, उपदेशे शिति इति धातोः धासे, आतशीपसर्ग इति क-प्रत्ययः) प्रमतिः प्रकृष्टपद्मः पिता पालकः इति उच्यसे विद्यति शेषः । पाकं पक्तव्या पाका, अविपक्तप्रहा इत्यर्था अत एव शिद्युः पाको भवति, तं प्रज्ञासिस अनुशिष्टं करोषि, विद्यप्टरः मतिश्येन विद्वान् सं (विद्वच्छन्दात् तरप्, पसोः सम्प्र-सारणं छान्दसम्) दिद्याः सर्वाध दिशः प्र शास्ति दिवछम्दलधितानि दिशु सर्वध

देदितन्यानि प्रकरेंण अनुशास्तीत्यर्थः ॥ पश्चदशीमृचमाह-

रवमेशे प्रयंतद्क्षिणं नरं वर्मेव स्यूतं परि पासि विश्वतः । स्वादुक्षद्मा यो वंसतौ स्योनकृजीवयाजं यजेते सोपमा दिवः ॥१५॥

त्वम् अये प्रयेतऽद्क्षिणम् नरेम् वर्मेऽइव स्यूतं परि पासि विश्वतं श् खादुऽक्षद्यां यः <u>वस</u>तो स्योन्ऽकृत् जीव्ऽयाजम् यजेते सः उप्ऽमा दिवः ॥

हे अम्ने, त्वम् , प्रयतदक्षिणं प्रयता प्रवदा (यम् यन्धने) दक्षिणा युक्ता-युक्तविवेकपूर्विका दानिकया येन तम् । पात्रमुद्दिश्य द्रव्यत्यागी दानं भवति, तच पात्रं देवताप्रतिनिधिभूतं बोष्यम्, अत एव दानं पावनं देवताप्रीणनं भवतीति कीर्त्यते । अथ तथाभूतं विश्वतः सर्वतः परि पासि परिरक्षसि । तत्र इंष्टान्तः । वर्मव स्यूतं स्यूतं निश्छिद्रतया निष्पादितं (पितु वन्धने) वर्मेव कवचिमव, यथा कवचं रखति मानुषं देहं तथा सं विश्वतः तं नरं परिपासि । यः यजमानः स्वादुक्षद्मा खाइनः अतिधि खाइमेन प्रीणयतीत्यर्थः, अग्निरतिथिः प्रसिद्धो वेदे । वसती ख-वासगृहे (अन्तर्यागे खगृहं शरीरं भवति) स्योनकृत् सुखकारी अतिथीनामिति श्चेपः । 'स्वोनशीरतिथिर्ने श्रीणानः' इत्यन्यत्रापि मन्त्रवर्णोऽवधेयः (1. ७३. 1.) । यथ जीवयाजं यजते जीवस जीवतः पाजं यजनं (इलामावण्छान्दसः) यावजीवं अनुतिष्ठति, यहा जीवाः प्राणिनः इज्यन्ते पूज्यन्तेऽत्रेति जीवयाजः तं अनुतिष्ठति, सः पजमानः दिवः घुलोकस उपमा समीपवर्ती भवति, इहैव स्वर्गान्तिकस्थो मवि । उपम इत्यन्तिकनाम । सोपमा संहितायां सोलींपः पादपूरणाय । उपमा उपमानं, दिवो दृष्टान्त इति एकेषां व्याख्या । जीवयाजमित्यत्र जीवैः पशुमिः यजन-मिति बाद्यपञ्चीयाः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये चतुर्धिको वर्गः

पोडशीमृचमाइ--

इमामेन्ने शर्रीण मीमृपो न इममघ्वनं यमगीम द्रात् । आपिः प्रिता प्रमेतिः सोम्यानां भृमिरस्यृपिकन्मस्यीनाम् ॥१६॥ डमाम् अये शरिणेम् मीमृषः नः इमम् अध्वनिम् यम् अगांम दूरात् आपिः पिता प्रत्मेतिः सोम्यानीम् भृमिः असि ऋषिऽकृत् मसीनाम् ॥

हे अग्ने, नः असदीयां इमां वश्यमाणसह्तां श्राणिं हिंसां (मृणीतेः हिंसार्थादौणादिकः अनि-प्रत्ययः) मीमृषः क्षमस्य (मृपितितिक्षायां सार्थिको णिच्, लोडर्थे छङ्) हिंसा च अग्निदेवविषये छतोऽपराधः, भगनन्तमित्रं अलक्षयिला अपर्यं गसा तस्मादृरतो गमनमेव सोऽपराधो व्रतलोपहृषः । तदाह । दूरात् द्रदेशं यं इमं अध्वानं मार्गं अगाम गतवन्तो वयम्, सः सद्रप्रतिसात् अमदपराधिवपयः सिय नः सर्वथा हितकरे सिद्धे सित, विशेषतोऽपचार एतेति उचरार्थेन स्पष्टं भवति । सं आपिः आपिता वन्धः इष्ट्याप्तिकृदित्यर्थः । पिता पालकः पितृस्थानीयः प्रमितः प्रकृष्टशानयुक्तः सोम्यानां सोमाहीणां देवानां सोमपायिनां मृिसः आमकः, चालक इत्यर्थः, यजने देवान् आह्य सिन्नधापयिति हािषः, तसाचालकः असि । मर्त्यानां मनुष्याणां ऋषिकृत् दर्शनकृत् अपि । सोम्यानां अमर्त्यानां मर्त्यानां च उपकारी अगिः । सोम्यानां अनुष्ठातृष्णां मर्त्यानां आप्यादिगुणयुक्तोऽितरिति सायणीयम् । भृिनः— अद्य अन्तरस्थाने, अमः सम्प्रसारण चेति इन्-प्रत्ययः ॥

सप्तदशीमृचमाह-

मनुष्वदंग्ने अङ्गिर्स्वदंङ्गिरो ययातिवस्तर्धने पूर्ववच्छुंचे । अच्छं याद्या वहा देढ्यं जनुमासदिय बहिष् यक्षि च प्रियम् ॥१७॥ मनुष्वत् अग्ने अंगिर्स्वत् अंगिरः ययातिऽवत् सदेने पूर्वऽवत् शुचे अच्छं याहि आ वह देढ्यम् जनम् आ साद्य बहिष् यक्षि च प्रियम् ॥

हे शुचे दीप्त! अङ्गिरः एतकामक देव! अञ्जो सदने असदीवे यवनगृहे (बहिरन्तव योजनीयम्) अच्छ अभिष्ठखं, अभेरथे अछेति निपातः। याहि गच्छ। तत्र दृष्टान्तः । मनुष्यत् मनोरिव, मनुरिव वा (तस्य तत्रेति पष्ट्यथें, तेन तुल्यं अभिया चेदिति प्रथमार्थे वा वितः) अयमर्थः। मनोः ऋषेः यज्ञसदनं यथा लं गच्छिति

तथेहापि गच्छ, यथा वा मन्तृणां मनुष्याणामाद्यो देवः मनुर्पञ्चसदनं गच्छिति तथा गच्छिति भावः। एवं अङ्गिरस्तत् अङ्गिरस्त्रपेरिव, अङ्गिरादेव इव वा, ययातिवत् ऋषेर्ययातेरिव, ययातिदेवमावं प्राप्तो देव इव वा, पूर्ववत् पूर्वे इव, पूर्वेषां इव वा, 'याहि' इति सम्बन्धः। अथ यजनसदनं गला देव्यं देवेषु भवं जनं लोकं आवह आनय, सर्वदेवचन्दं आनयेत्यर्थः। प्रियं इष्टं तं वहिंपि आस्तीणें आसने आसाद्य उपवेशव, यक्षि च यज च, लोटि शपो छक्, अन्यच छान्दसम्। अत्रेदमवधेयम्। मनुः, अङ्गिरः, ययातिः इति त्रयोऽपि मन्त्रद्रष्टारः। राजा नाहुप इति प्रसिद्धोऽपि ययातिः 'सुतासो मधुमचमाः' इति त्रचस द्रष्टत्यनुक्रमणिका (अत्रतं १-१०१-४-६)। एवं दृष्टान्त-भूतानां त्रयाणामृपीणां यजने प्रसन्तो भवत्यग्निरिति पष्ट्यर्थे वितः । अथ त्रयोऽपि देवाः देवभूता वा । मनुर्मन्ता देव आद्यो मनुजानाम्, अङ्गिरा अङ्गनशिलोऽप्रिवेमव-द्याली देवः, ययातिश्र देवभूतः, (यस यातिः गतिः सर्वत्र वायोरिव रथगितिति सन्त्वविधनीकारः, 'यती प्रयसे' इति धातोवेति नव्यानामेके, सर्वथा गतिवेगवान् उद्यमी दैवतविभव इति वयम्) एवं त्रयोऽपि यजने प्रसन्ता इति प्रथमार्थे वितः ॥

अष्टादशीमृचमाइ-

ण्तेनिष्टे ब्रह्मणा वाष्ट्रध<u>स्व</u> शक्ती वा यत्ते चकृमा विदा वी । उत प्र णेप्यभि वस्यो असान्स्सन्नेः स्टज सुमुत्या वार्जवत्या ॥१८॥

प्तेने असे ब्रह्मणा ववुधख शक्ती वा यत् ते चकुम विदा वा उत प्र नेपि अभि वस्थेः अस्मान् सम् नः सृज सुऽम्त्या वार्जऽवत्या ॥

दे असे, एतेन अस्परीयेन ब्रह्मणा स्तुतिरुक्षणेन मम्नेण ववृधस्व वर्धस्व (षृषु षृद्धी, वहुरुं छन्दसीति अपः श्लुः, अभ्यासस्य संदितायां दीर्घः) इक्ती वा शक्या वा (सुपां सुलुक् इति तृतीयायाः पूर्वसवर्णदीर्घसम्) विदा वा झानेन वा यत् ते वय स्तोत्रं चक्तम वयं कतवन्तः, एतेन ब्रह्मणेति पूर्वत्रान्वयः । यथाशक्ति यथाज्ञानं यत् स्तोत्रं अकार्य्म तेन वर्धसेत्युक्तम् । स्तूयमाना देवताः स्तोतिर वर्धन्ते । उत्त अपि च अस्मान् सामाश्रितान् स्तोतृन् अभि अभिरुक्ष्य वस्यः वसीयः वसु- मचरं श्रेयः प्राणेषि प्रणयसि, प्रकर्षेण प्रापंपसीत्यथेः (णीक् प्रापणे, नेषि शपो हरू) । नः असान वाजवत्या समृद्धिमत्यां सुमत्या शोभनवृद्धाः संसृज सम्बन्धयः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये प्रश्निशि वर्गः

सप्तमेऽनुवाके 'इन्द्रस्य नु वीर्याणि' इति पश्चदशर्च द्वितीयं ध्कम् । आङ्गिरसो हिरण्यस्तूप ऋषिः, त्रिष्टुप् छन्दः, इन्द्रो देवता ॥

तत्र प्रथमामृजमाह-

इन्द्रेस्य नु वीर्योणि प्र वो<u>चं</u> यानि चुकारं प्रथमानि वुकी । अहुन्नहिमन्वपस्तेतर्दे प्र वृक्षणी अभिनृत्पर्वतानाम् ॥१॥

इन्द्रंस्य नु वीर्याणि प्र <u>वोचम्</u> यानि <u>च</u>कारं प्रथमानि व्रज्ञी सहन् अहिम् अनुं अपः तृतुर्दे प्र वक्षणाः अभिनृत् पर्वतानाम् ॥

इदं एतियो मेति सक्तं उभयं च ऐन्द्रं हिरण्यस्त्यस । अत्र धूत्रपष्ट्वान्तः परत्र धूत्रन्यगादयः प्रस्तुताः । उभयोः समासतस्तार्त्यं सक्तद्वयान्ते प्रतिपादिष्ययेते । असिक्तव्याद् धृत्रवधेतिहामरहस्यं अङ्गरस्तरं च समालो चिष्ण्यामः । तस्मात् स्यूलार्था-विरोधेनेह पदार्थमात्रमाचक्षमहे मन्नाणाम् । ऋषिरांह पराक्रमानिन्द्रस्य— इन्द्रस्य देवराजस्य वीर्याणि वीरक्षमाणि प्रवोचं नु प्रमवीमि वावत् (नु क्षिप्रनामेति व्याख्यातारः, वोचम् अद्यभावः, छ्ट् लडथें) यानि वीरक्षमाणि प्रथमानि प्रधान्नानि न केनापि कृतपूर्वाणि वा वच्नी पज्यन्त इन्द्रः चकार कृतवान् । प्रीणि वानि कर्माण्याह । अहिं मेषं (सर्षे धृत्रेऽपि अहिः, हन्तेः आहि हण्, आहो हस्तः) अहन् हत्यान् । अनु पथान् अपः तत्तर्द् अपो हिंतितवान्, भूगो अपां पातन्मेव हिमा (तैर्देशिहिंतार्थः) पर्वतानां सम्यन्धिनीः यदुक्रया चक्षणाः प्रवहण्यीलाः नदीः (यधणा यहतः, नदीनाम) प्राभिनत् प्रभिक्षयान् ॥

हितीयामृचमाइ-

अहुन्नि वर्वते शिश्रियाणं खर्णांमे वर्च खंधे ततक

वाश्राईव धेनवः स्यन्देमाना अर्ञः समुद्रमवे जग्मुरापेः ॥२॥ अहेन् अहिम् पवैते शिश्रियाणम् त्वष्टो असे वर्जम् ख्येम् तृत्धः वाश्राःऽईव धेनवेः स्यन्देमानाः अर्ञः समुद्रम् अर्व ज्युः आपेः ॥

पर्वत शिश्रियाणं आश्रितं, पर्वते निलीयमानिष्यर्थः (श्रिक् घातोः लिटा कान्य्) अहिं मेषं अहन् हतवान् । केन साधनेन श्रिस्में इन्द्राय स्वष्टा तक्षा देविश्वली स्वर्थं सः मम्बन्धनं सलों कीयमित्यर्थः, सुष्ठु अर्थं प्रेरणीयं इति सायणः । यक्तं आपुषं तनक्ष तन्कृतवान् । तेन त्रृत्वेन स्वर्थेण वक्रेण हतवान् अहिम् । मेषे तथा मित्रे स्यन्द्रमानाः सवन्त्यः आपः समुद्रं अपां राशि अञ्चः ऋतुना मार्गेण कियाविशेषणिदम्, अवजग्मः प्राप्ताः । तत्र दृष्टान्तः । वाश्रा इव यशा इम्मारवीवेताः धेनवः वत्सान् प्राप्तवन्ति तथेति ॥

त्तीयामृचमाइ-

वृ<u>षायमाणो वृणीत</u> सोमं त्रिकंद्रुकेष्विपवत्सुतस्य । आ सांयेकं मुघवदित्त वज्रमहिन्नेनं प्रथमुजामहीनाम् ॥३॥

वृष्यमोणः <u>अवृणीत</u> सोमेम् त्रिऽकंद्रुकेषु <u>अपिवत्</u> सुतस्यं आ सार्यकम् मुघऽवां <u>अदत्त</u> वजीम् अहेन् एनुम् प्र<u>थम</u>ऽजाम् अहीनाम् ॥

चृपायमाणः १प १व वर्षिवेशचरित्रन्दः [पदपाठे १प इति हस-अकारः छान्दसः] सोमं अञ्चणीत बृत्रान् । त्रिकटुकेषु अभिष्ठश्र्यहं त्रिकटुका इति आचधते पाशिकाः । ज्योतिर्गोराषुरिति एतनामका यागाधिकटुका उन्यन्ते । तिर्धे अन्तर्यागपरेऽधे सपपादम् । ज्योतिरादित्रिके सुतस्य सोमस्य अंशं अपिञ्ञत् पीत-वान् । अप मध्या सोमपानेन धनवान् सायकं अन्तकरं धत्र्णां [पो अन्तकर्मणि प्युल्] वज्रं आद्त्त गृहीतवान् । तेन अहीनां मेघानां प्रथमजां प्रथमं जायत इति प्रथमजाः [जनादिस्यो विर्, विद्वनोरिति आतम्] तं एनम् अहन् इत्वान् । अथना 'एनम्' तृतीयारं विमक्तिन्पत्ययः, एतेन वज्रेणेत्यर्थः ॥

चतुर्थीपृचमाह-

यदिन्द्राहेन् प्रथम्जामहीनामान्मायिनामिनेनाः प्रोत मायाः । आत्सूर्ये जनयन्यामुपासं तादीखा शत्रुं न किला विवित्से ॥४॥ यत् इन्द्र अहंन् प्रथम्ऽजाम् अहीनाम् आत् मायिनीम् अमिनाः प्र उत मायाः आत् सूर्यम् जनयेन् याम् उपसंम् तादीको शर्रुम् न

किलं <u>विवित्से</u> ॥

हे इन्द्र, यत् यदा अहीनां मेघानां प्रथमजां प्रथमजातं मेघं अहन्
हत्वानिस [लङ्, मध्यमपुरुवैकवचनम्], आत् वतः परं मायिनां मायाविनां
मायाः उत्त कपटप्रहा अपि प्रामिनाः प्रणाशिववानिस [मीळ् हिंसायाम्, मीनातेः
निगमे हस्वतम्] आत् वदनन्वरं सूर्यं उपसं द्यां द्युस्थानं च जनयन् कावरकमेघप्रहाणेन प्रकाशयन् वर्वसे तादीला तदानीं [वदानीमित्यस्य प्रपोदरादिहाद्वर्णच्यत्ययः] शत्रुं वैरिणं न विविदसे किल न लब्धवानिस सल्छ। किल- निपावस्य
चेति दीर्घतम् । विविदसे- विद्रु लाभे, लिट् ॥

पश्चमीमृचमाह-

अहेन्वृत्रं वृ<u>त्र</u>तर्ं हयंसिमन्द्रो वज्रेण महता वृधेने । स्कन्धांसीव कुलिंशेना विवृक्णाहिः शयत उ<u>ष</u>्ण्वपृथिवयाः ॥५॥

अहंन् वृत्रम् वृ<u>त्र</u>ऽतरम् विऽअंसम् इन्द्रः वज्रेण मह्ता व्धेने स्कन्धं।सिऽइव कुलिशेन विऽवृंवणा अहिः <u>शयते उप</u>ऽवृक् पृथिव्याः ॥

इन्द्रः वृत्रतरं अतिश्येन पृत्रं आवरकं लोकस, वृत्रं आवरकं असरं मेघरूपं विद्येण आयुधेन महता पलीयसा वधेन प्रहारेण [हनश्र वध इति भावे अप्] व्यंसं विगवांसं यथा पारु च्छेदी भवति तथा अहन् हतवान्। तथा छेदे दृष्टान्तः। किलेशेन कृठारेण विद्युवणा विश्लेषण छिन्नानि स्कन्धांसि इव वृक्षस्कन्धाः यथा

भूमी पितता मवन्ति तथा सित, अहिः एतः पृथित्याः भूमेः उपपृक् सामीप्येतः सम्प्रक्तः शयते शेते । विष्ट्रकणा— औ त्रश्च छेदने, निष्ठानतम् । शयते— शेः परस्र श्चपः छगमायः ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये पट्त्रिशो बर्गः

अथ स्ते वशीमृषमाह--

अयोद्धेवं दुर्मद् आ हि जुह्ने महाद्यीरं तुविद्याधर्मुजीपम् । . नातारीदस्य सर्मतिं वधानां सं कुजानाः पिपिष् इन्द्रशत्रुः ॥६॥

अयोद्धाऽईव दुःऽमदेः आ हि जुहे मुहाऽदीरम् तुदिऽवाधम् ऋजीषम् न अतारीत् अस्य सम्ऽऋतिम् वधानाम् सम् कजानाः पिपिषे इन्द्रेऽशत्रुः ॥

अयोद्धा इव न विद्यते योदा यस स इव दुर्मदः दृष्टर्षः दर्गत् महावीरं महान्तं वीरं तुविवाधं तुवीन् प्रभृतान् श्रव्न् वाधमानं ऋजीपं अपार्वकं श्रव्णां इन्द्रं आ जुह्वे हि अह्तवान् खल । अस्य इन्द्रस्य वधानां प्रहाराणां समृतिं सक्तमं नातारीत् तिरतं नाशकोत् स दुर्मदः । सः इन्द्रश्रञ्जः हन्द्रः श्रृष्टः यस स प्रवः रजानाः नदीः सिन्पिपेषे सिन्प्रध्वान् । सर्वान् लोकानाष्ट्रण्वतो पृत्रदेहस्य पातेन तत्रत्यं पापाणादिकं चूर्णाभूतं इति सायणः । 'रुजानाः किल ग्रीमा उच्यन्ते । आत्मीया ग्रीवा सिन्प्रध्वान् । प्रहारेर्वेष्यमानश्र्योक्ति इत्पर्धः' इति सक्तदस्यामी । अजीपम्— 'अर्ज ऋज चेति ईपन् । यत् सोमस्य पूपमानस्यं अतिरिच्यते तद् श्रजीपम्, खद्रान्' इति मापणः । रुजानाः— रुज भक्ते, व्यत्ययेन शानच् । विषये— पिन्स्र सञ्चूर्णने, व्यत्ययेन लिट् ॥

सप्तमीमृचमाइ-

अपादेह्रस्तो अप्रतन्यदिन्द्रमास्य वज्रमधिसानौ जघान । एण्णो विधः प्रतिमानं सुभूपन् पुरुत्रा वृत्रो अशयुद्धांस्तः ॥७॥ . अपात् अहस्तः अपृत्नयुत् इन्द्रेम् आ अस्य वर्जम् अधि सानौ ज्ञानु - खृष्णेः विधिः प्रतिऽमानेम् बुर्भूपन् पुरुष्त्रा वृत्रः अशयत् विऽअस्तः ॥

अपात् पादरहितः (षहुत्रीहौ पादशन्दसान्यलोपः छान्दसंः) अहस्तः हस्त-रिहतः, एवं सर्वथा छिमाङ्गः धृतः इन्द्रं उद्दिश्य अपृतन्यत् एवनामेन्छत्, युदं
न त्यक्तवान् । अस्य वृत्रस्य सानौ उन्छितप्रदेशे अधि उपि वज्रं इन्द्रः आज्ञान आभिग्रुख्येनं प्रक्षिप्तवान् । अशक्तस्य युद्धेन्छोर्वृत्रस्य दृष्टान्तमाह । विधिः
छिमग्रुक्तः पुंस्तहीन इत्यर्थः वृद्धणः (वृपु सेचने) सेचनसमर्थस्य पुंस्तशालिन इत्यर्थः
प्रतिमानम् प्रतिरूपं युभूयन् भितृपिन्छन्, पुंसः साद्दर्यं जिगमिपुर्नपुंसक इय
इत्यर्थः । स वृत्रः पुरुत्रा बहुपु अङ्गेषु (सप्तम्यर्थे त्रा-प्रत्ययः) ठ्यस्तः विशेषतः
स्थितः विकीर्णाङ्ग इत्यर्थः, अश्यत् अशेत, भूमौ अपतत् (शीङ् स्वमे, न्यत्ययेन
प्परसैपदम्, छन्दसि शपो छगभावः) ॥

अप्रमीमृचमाइ-

नदं न भिन्नमंमुया शयांनं मनो रहांणा अति युन्लापः । याश्चिद्वत्रो महिना पर्यतिष्ठतासामहिः परसुतःशीविभूव ॥८॥ नदम् न भिन्नम् अमुया शयांनमं मनेः रहांणाः अति युन्ति आपेः याः चित् वृत्रः महिना पारेऽअतिष्ठत् तासाम् अहिः प्रसुतःऽशीः वृभूव ॥

अमुया इत्यंभ्तलक्षणया दायानं पतितं वृतं आपः अतियन्ति अदिक्रम्य गच्छन्ति । 'अग्रुया अग्रुप्यां भूमौ' इति सायणः । अत्र दृष्टान्तः । भिन्नं
नदं न बहुषा भिन्नहलं सिन्धुमिव, यथा वृष्टौ नदीक्लभेदनेन प्रवहन्त्यापलया मृतं
प्रमितिकामन्तीत्यर्थः । कीदृष्ट्य आपः १ मनो रुहाणाः मनुष्याणां चित्तं आरोहन्त्यः (रुह-धातोः व्यत्ययेन ज्ञानच्, अन्यच छान्दसम्) । एवं अपामधः श्चयाने
मृते वृत्ते, आपः मन आरोहन्तीत्युक्तम् । उत्तरत्रं गृद्धार्थविचारे तात्पर्यं निरीक्षणीयम् ।
अथ यासामपावरकोऽत एव बन्धकोभ्दृत्रः तासामेव पादेषु पतितोऽवस्थित इत्याह ।

शृत्रः महिना समिहिना याः चित् या अप एव पर्यतिष्ठत् परिष्टत्य सितवान् अहिः यत्रः तासां अपं पत्सुतःशीः पादस अधस्तात् अयानः चभूव (पाद- श्रन्दस पद् आदेशः सु इति उपजनण्डान्दसः, सप्तम्यर्थे तसिल्, ततः श्रेत इति छिप्) ॥

## नदमीमृचमाइ---

नीचावंया अभवद्वृत्रपुत्रेन्द्रों अस्या अव वर्षर्जभार । उत्तर्ग सूर्धरः पुत्रअसिदानुः शये सहवंत्सा न धेनुः ॥९॥ नीचाऽवंयाः अभवत् वृत्रऽप्रेत्रा इन्द्रेः अस्याः अवं वर्धः जभार् वृत्र्द्रित्रा स् अधेरः पुत्रः आसीत् दानुः शये सहदंत्सा न धेनुः ॥

वृत्रपुत्रा वृत्रः पुत्रो यसाः सा वृत्रमाता नीचावयाः नीचौ वयसौ यसाः सा, वयाः शासानाम, शासासानीयसात् स्रजयोः प्रलम्बनाहुः अभवत् पुत्रे इन्यमाने तद्वधारिहाराय तसोपरि बाह् प्रसार्य स्थितेस्पर्थः । इन्द्रः तथा अवस्थिताया अपि अस्याः वृत्रमातुः अव अधः, वृत्रसोपरि वधः वघसाधनं वजं (असुनि इन्तेषेधादेशः) अभार प्रहतवान् (इ-प्रहोः भतम्) । तदानीं सुः माता (सत इति सः किप्) दानुः उत्तरा उपरि स्थिता पुत्रः वृत्रः अधेरः अधोभागस्थित आसीत् । सा च सहवत्सा वत्ससिहता धेनुने गौरिव हाये शयनं कृतवती । केषं पुराणकथा र तस्वमन्वेष्ट्यम् ॥

## दशमीमृचमाह---

अतिष्ठन्तीनामनिवेशनानां काष्टीनां मध्ये निहितं शरीरम् । वृत्रस्य निष्यं विचेर्न्त्यापों दीर्घं तम् आश्रीयदिन्द्रशत्रुः ॥१०॥ अतिष्ठन्तीनाम् अनिऽवेशनानाम् काष्टीनाम् मध्ये निऽहितम् शरीरम् वृत्रस्यं निष्यम् वि चर्नित आर्यः दीर्घम् तमः आ अश्यत् इन्द्रेश्वात्रुः ॥ अतिष्ठन्तीनां अनतस्थितानाम् चलानामित्यर्थः अनिवेशनानां निविधन्ति अभिन् इति निवेशनं स्थानं तद्रहितानां उपवेशनरहितानां प्रवहन्तीनां काष्ठानां अपां [काष्ठाः कान्ता स्थिताः, पृपोदरादिः] सध्ये निहितं स्थापितं श्रारिम् । कस्य विद्यास्य । कीदशं तत् विषयं अन्तिहितं गुप्तमदृश्यमिति यात्रत्, तादशं अपां अन्तिनमां शरीरं (कर्म) आपः विचरन्ति विशेषेण आक्रम्य प्रवहन्ति । एवं जलमध्ये वृत्रगरीरे प्रक्षिप्ते सति इन्द्रशञ्जः वृत्रः दीर्घं तमः दीर्घनिद्रात्मकं निभनं प्राप्य, तद्यया भवति तथा आश्रायत् सर्वतः पतितवान् ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये सप्तप्तिशो वर्गः

एकादशीमृचमाह—

दासर्पत्नीरिहगोपा अतिष्ठक्तिरुंद्धा आर्पः पृणिनेव गार्वः । अपां विल्रमपिहितं यदासीद्भृत्रं जिघुन्वाँ अपु तद्वेवार ॥११॥ दासऽपेत्नीः अहिंऽगोपाः अतिष्ठन् निऽरुंद्धाः आर्पः पृणिनोऽइव गार्वः

अपाम् विलेम् अपिऽहितम् यत् आसीत् वृत्रम् ज्यान्यान् अपे तत् य्यार् ॥

दासपत्नीः दासः पतिः यानां ताः (दग्र उपक्षवे) दासपतीति दातो प्रतो विश्वस धपिता यासामपां खामी ता आपः, अहिगोपाः अदिः प्रतः गोपाः रक्षकः यासां ताः आपः (गुप् रक्षणे गोपनं भन्न निरोपनं भवति) निरुद्धाः अतिष्ठन् बन्धनस्थाः भासन् । फा इव पिनिय प्राणागकेनाग्ररेण गर्मा अपहर्ता निरुद्धाः गावः यथा स्थितास्तथा । यत् अपां बिरुं गोपनाणानद्धारं प्रवहणद्धारं या अविहितं आसीत् निरुद्धगणवत् । पृत्नं जापन्यान् दत्तमान् 'हिन्तेः लिन्, फग्नन् ] इन्द्रः तत् गिरुष्टं अपयागर् भगाधनवान्, भगां भवाद्धाप द्धारस्वादितवान् ॥

द्वादशीयृषगाह---

अश्वयो वारी अभवस्ति भाग गृते गर्म मुलाई नेम प्रति। ।

अर्जयो गा अर्जयः शूर् सोममर्वास्त स्ति स्ति सिन्धून् ॥१२॥ अर्ज्यः वारंः अभवः तद् इन्द्र सुके यत् खा प्रतिऽअर्हन् देवः एकेंट्र अर्जयः गाः अर्जयः शूर् सोमम् अर्व असृजः संतिवे सप्त सिन्धून् ॥

हे इन्द्र, यत् यदा त्वा ताम् स्ट्रके वजायुधे [स्कः वजनाम, स्-धातोः क्ष्प्रत्ययः] प्रत्यह्न् प्रतिक्लं प्रहृतवान् इतः, तत् तदा तं अद्वर्यः असे भवः असावयवभूतः वारः वालः [लतविक्लाः] मिषकादीनां निवारियता असवाल इव इत्रस्य निराकर्ता अभवः । अथ एकः अदितीयः देवःतं गाः अजयः निरुद्धाः गाः पुनर्लन्धवान् तं, हे शूर् शौर्यपुक्त, सोमं सोमं च अजयः, सप्ति सिन्ध्न् तप्तप्तद्वयाकाः नदीः, सन्द्रमाना अपः सर्तवे सर्ते प्रवाहरूपेण गर्न्त अवास्त्रजः अवसृष्टवान् विमोचितवानित्यर्थः। असामृचि 'देव एकः' देदीप्यमानः सर्वापुषक्रश्रतः अदितीयः इत्र इत्येके । अत्र इत्रहत्या, गोलामः, सोमप्राप्तिः, सप्तिन्ध्वमोचनम्, इत्येतेषां कः सम्बन्धः, ईद्य आख्यानस्य का वा विवधाः उत्तरत्र प्रयामः ॥

त्रयोदशीमृचमाह--

नासी विद्युन्न तन्यतुः सिषेषु न यां मिहमिक्षरद्धादुनि च । इन्द्रेश्च यद्युयुधाते अहिश्चोताप्रीभ्यो मुघवा वि जिंग्ये ॥१३॥ न असी विद्युत् न तन्यतुः सिसेष् न याम् मिहम् अकिरत् हादुनिम् च हन्द्रेः च यत् युयुधाते इति अहिः च उत् अप्रीभ्येः मुघऽवं वि जिंग्ये ॥

असी इन्द्राय, इन्द्रमुद्दिय वृत्रेण प्रयुक्ता विद्युत् न सिपेध इन्द्रं न प्राप (पिषु गलाम्, लिट्) तथा तन्यतुः गर्जनं (तनोतेर्यतुच्ं) न प्राप । यां मिहं वृष्टिं (मिह सेचने, मेहित सिञ्चतीति मिट्, किए) अकिरत् विश्विप्तवान् यां ह्यादुनिं चं हात्कारपुक्तां मशनि च प्रयुक्तवान् साडिप न सिपेध, इन्द्रं न प्रामीत् । यत् पदा इन्द्रश्च अहिश्च तमाविष युद्युधाते युद्धं चक्रतः, तदा विद्युदादयः

इन्द्रं न सिषेभ इति प्रवित्र सम्बन्धः । उत्त अपि च मघवा इन्द्रः अपरीभ्यः अपराभ्यः ष्टत्रकृतमायाभ्यः सकाशात् (अपरीश्चन्दः अन्यवचनः) विजिन्ये विशेषेण जितवान् ॥

पतुर्दशीमृचमाह्-

अहेर्यातारं कर्मपर्य इन्द्र हृदि यसे जुन्नुषो भीरगंच्छत् । नर्व च यन्नवितं च स्रवन्तीः श्येनो न भीतो अतरो रजीसि ॥१४॥

अहै: यातारेम् कम् अपुरयः इन्द्र हृदि यत् ते ज्ञापेः भीः अर्गच्छत् नर्व च यत् नृवतिम् च स्रवन्तीः श्येनः न भीतः अर्तरः रजीसि ॥

पृतं इतवत इन्द्रस्य कि मृतो युत्र उत नेति श्रङ्काडमबत् तसात् परावतः अत्यन्तद्रदेशात् नदीरतरत्, लोकांथातरत् युत्रहत्याविनिश्रपाय । इन्द्रमन्तरा को वा युत्रस्य
इन्ता मनेत् १ इममर्थ प्राह । मयेव इन्तब्यः, अन्येन केनापि घातितो मा भृहृत्र इति बेगेन ।
श्रङ्क्षया नदीस्तीर्लाडगच्छत् जिघांसुरिन्द्रः इति एके क्याख्यातारः । वृत्रइत्यया पापं
कृतवानसीति भीतिरिन्द्रस्य जातेत्यन्वाख्यानानि उदाहरन्त्येके । नायमर्थः सम्मतोड
स्माकम् । हे इन्द्र, जञ्चपः युत्रं इतवतः (इन्तेः लिट्, कसुन्, जिघांसोः अन्तमावितसनर्य इति स्कन्दसामी) ते तव हृद्धि मनिस यत् यदि भीः कि इतवान्
असि वा इति श्रङ्कारूपा अगच्छत् प्राग्नुयात्, तिई अहेः वृत्रस्य यातारं अभिगन्तारं इन्तारमिति यावत्, कं अपद्यः कमन्यं इप्रवानिस, न कोडिप वर्वते । यत् यस्मात् कारणात् नत्र च नत्रतिं च एकोनशतसङ्घ्याकाः
स्त्रयन्तीः नदीः रजांसि लोकांथ अतरः तीर्णवानिस, अन्येन हतो मा भृदिति,
कि हतो मृत एव या न वेति, भीतः शङ्कितः अतर इति सम्बन्धः । क इव १
इयेनो न द्रगमनशाली पलवान् पक्षीव (इयेनः इयेङ् गतौ, इनन्)

पश्चदशीमृचमाह—

इन्द्री यातोऽवंसितस्य राजा शर्मस्य च शृहिणो वर्जवाद्यः । सेदु राजी क्षयति चर्षणीनामुराझ नेमिः पारे ता वभूव ॥१५॥ इन्द्रेः यातः अवेऽसितस्य राजी शर्मस्य च शृहिणेः वर्जेऽवाद्धः सः इत् ऊम् इति राजो <u>श्रयति चर्पणी</u>नाम् अरान् न नेमिः परिता ष्भुव ॥

ध्वे हते वज्रवाहुः इन्द्रः यातः गन्छतः जङ्गमस (यातीति पात् शत्), अवसितस्य अवबद्ध सावरस (पित्र् बन्धने), शमस्य शान्तस शृद्धिण: ख थायुधस्थानीयमृङ्गलक्षितदर्पयुक्तस्य राजा अभूव्, सर्वस्थापि चरस्य अ**चरस्य** श्वान्तस शक्तस **च र्थ**रोऽभूदित्यर्थः । 'शृक्तिणः महिष-पतीवर्दादेः' इति पूर्वन्याख्यानं नोषपश्रम् , महिबादेर्जङ्गमेऽन्तर्भावात् । अभ च 'यातः अवसितस' इति एकं इन्द्रम्, 'द्रमख शृङ्गिणः' इत्यन्यद् इन्द्रं उक्तमवभेयम् । सः इत् स एक इन्द्रः (सः संदिवायां सोर्लोपः छान्दसः) चर्षणीनां मनुष्याणां राजा भवन् क्षयति रेष्टे (धपतिः ऐपर्यकर्मा)। सः ता तानि प्रोक्तानि सर्वाणि परि धभूव परितो न्याप्तवान् । तत्र दृष्टान्तः । नेसिः रथचऋष्टं अरान् न नामौ कीलितान् काष्ठविशेषान् इव, यथा रथचक्रस परितो वर्तमाना नेमिः नामौ कीलितान् अरान्परितो मवति, तथा इन्द्रः सर्वे परितो भवतीत्वर्थः ॥

प्रथमाष्टके द्वितीयेऽसिमध्याये अन्तिमं एक्तद्वयं हिरण्यस्तूपखार्पेयं ज्याख्यातम् । त्त्रैकमाग्रेयम्, ऐन्द्रमन्यत् । आग्नेयस व्याख्याने भक्तिरोविचारोऽन्यत्र कियत इति उक्तम् । ऐन्द्रस्य व्याख्याने प्रत्रकथा प्रसक्ता, तत्रापि विवर्णं नोक्तम् । अत्रोमयोः विचारः कर्वन्यः । यत आहिरसप्टतानि पृत्रपृत्तान्तम तत्र तत्र दाशतय्यामुदाहुतानि स्मगन्ति ब्रह्मकोशस्यमितिहासवेषमापं रहस्यम् । परोक्षवपनैर्मन्यवणां तस्वगिर्भतं देति-शसमाचक्षते । परोक्षवचनसं वादशानां मन्नाणामम्युपगन्तव्यम् । तदन्तरेण स्थूलपश्चीयं स्मार्थपक्षीयं वा तात्पर्यमसङ्गतं भवति । इदं च प्राक् प्रपश्चितं 'यत्र प्राता' इति बकार्थविवरणे, अन्यत्र च भूमिकायामावेदितम्। अध पत्रवामस्रावत् किविधमिक्तिरस-मिकल्य मध्यलें इ वर्णनम् ॥

अक्रिर इति सक्कत् अकारान्तः शब्दोऽयं सप्तम्येकवचने प्रयुक्तः । वषया 'नवम्बे अक्तिरे दशग्वे सप्ताखे' (४-५१-४) इत्यत्र मक्तिरसा गणः मक्तिर इति प्रोक्तम् । सञ्चत् प्रथमाबहुतचने अकारान्त एव प्रयुक्तः 'आत् अङ्गिराः प्रथमं दिशरे' इति । अत्र अक्रिराः अक्रिरसः । अन्यत्र सकारान्तस्यैन प्रयोगो बेदे लोकें च प्रसिद्धः । उभयोध रूपयोरेक एव अवयवार्थः । अङ्गार-अग्निशन्दाविव बङ्गिरःशन्दोऽपि अङ्गतेर्धातोनिष्पषी बोध्यः । 'अग्निमीळे' सक्तव्याख्याने अग्निपदनिर्वचनमधिकृत्य समासेनोपन्यस्तम् । अध्यादीनां वस्यमाणानां चतुर्णां शन्दानां व्युत्वादनेषु इमान्युणादिस्त्राण्यवधेयानि भवन्ति । 'अङ्गर्नलो । ष' अप्तिः । 'अङ्गिमदिमन्दिम्य आरन्' अङ्गारः । 'अङ्गतेरसिरि **रुटा**गमम् अक्तिराः । 'ऋजेन्द्राग्रादयः रचन्ताः' अग्रम् । अत एव अग्निशम्दस्य अवयवार्यकथने ब्राह्मणवाक्यवलेन अग्रणीरग्निरित्याहुः । अम्पङ्गासङ्गिरसां अन्यतिरेक-मामनन्ति त्राक्षणानि । 'ये अङ्गारा भासन् ते अङ्गिरसोऽभवन्' इति । 'अङ्गारेषु यो बभूव सोऽक्रिराः' इति नैरुक्ताः । अन्ये च 'अङ्गिरोभिः ऋषिभिः सम्पादितनात् **जङ्ग**सौष्ठवादा अङ्गिराः अग्निरूपः' इति । अङ्गिरसमधिकृत्य विविधं वर्णयन्ति मन्त्रवर्णाः । व्यक्षिः प्रथमोऽद्विराः, अप्रिपुत्राः अङ्गिरसः, अप्रिरङ्गिराः शक्तिबन्धः इति च प्राष्टुः । 'सहसः धूनो अङ्गिरः .... ... ऊर्जो नपातमीमहेऽप्रिम्' (४-६०-२) 'कपा ते अप्रे अङ्गिर ऊर्जो नपान्' (८-८४-४) 'लामग्रे अङ्गिरसो गुहा हितं अन्वविन्दन् शिभियाणं बने वने । स जायसे मध्यमानः सही महत् लामाहुः सहसस्पुत्रमङ्गिरः' (५-११-६) ॥ इत्येनंनिधैर्मश्रवणें: सर्नथा आङ्गिरसं तत्त्वं अग्निवैभवसम्बन्धीति स्पष्टं अवगम्यते । बसात् पावकल-शोचिष्मच्च-होतृल-कविकतुलादयोऽमेर्ये गुणाः प्रथिताः, तैः सम्पनः अङ्गिरा अङ्गिरसां गणी वेति प्राह्मम् । यथा अग्निदेवी देवानां अर्थे स्पितः, तथा **'दिवस्पुत्रासः' अङ्गिरसोऽपि** ॥

अङ्गिरसो देवाश्रेत् कयं पुनिरमे विवरो मनुष्या ऋषयः प्रसिद्धा गीयन्ते ! देवा मनुष्या इति द्विघाऽिष निर्दिष्टा मवन्ति । उमयथाऽप्युपपत्ति पश्यामः । आर्भवतन्त्रतिचारे सदुक्तं तदिह सार्यम् । अङ्गिरस ऋषयो मनुष्याः सन्तत्तपसा यजनेन दिष्यमध्यानं अधिगम्य देवभावं प्राप्ताः । पूर्वं देवा एव स्वर्धामानोऽगिविमवा ऋषिषु मनुष्येषु सञ्च्यत्रन्मानः अत्रिभृगुहृत्साद्य इव दिष्यमात्रप्राप्तियदर्शनाय दृष्टान्तभूताश्रेति बोष्यम् । सत्त्र प्रथमं तावत् मनुष्या अङ्गिरसोऽसाकं विवर इति मन्नान् कीर्तयतो कांश्रिकिर्दिन

इन्द्री गातोऽवंसितस्य राजा शर्मस्य च शृहिणो वर्जवाहुः सेदु राजी क्षयति चर्षणीनाम्रान्न नेमिः पारे ता वभूव ॥१५॥ इन्द्रेः गातः अवेऽसितस्य राजां शर्मस्य च शृहिणेः वर्ज्ञऽवाहुः

सः इत् ऊम् इति राजी क्षयित चर्पणीनाम् अरान् न नेमिः परिता युभुव ॥

युत्रे हते वज्जवाहुः इन्द्रः यातः गन्छतः अङ्गमस (यातीति याद् यर), अवसितस्य अवबद्ध साबरस (पित्र् वन्धने), शमस्य शान्तस श्रृद्धिणः 🔏 भापुधस्थानीयमृङ्गलक्षितदर्पयुक्तसः राजा अभूत्, सर्वसापि नास अनरस चान्तस शक्तस च ईसरोऽभूदित्वर्थः । 'शृङ्गिणः महिच-वलीवर्दादेः' प्रविष्याख्यानं नोपपमम्, महिषादेर्जङ्गमेऽन्तर्भावात् । अथ च 'यातः अवसितस' इति एकं इन्द्रम्, 'द्रमस मृङ्गिणः' इत्यन्यद् इन्द्रं उक्तमवधेयम् । सः इत् स पव इन्द्रः (सः संदिवायां सोर्लोपः छान्दसः) चर्चणीनां मनुष्याणां राजा मनन् क्षयति ईष्टे (धपतिः ऐपर्यकर्मा)। सः ता तानि प्रशेकानि सर्वाणि परि वभूव परिवो न्याप्तवान् । वत्र दृष्टान्वः । नेसिः रथचऋष्टष्ठं अरान् न नामौ कीलिवान् काष्ठविशेषान् इव, यथा रयचक्रस परितो वर्तमाना नेमिः नाभौ कीलितान् अरान्परितो मवति, तथा इन्द्रः सर्वे परितो भवशीत्वर्थः ॥

प्रथमाष्टके द्वितीयेऽसिस्रव्याये अन्तिमं स्कद्रयं हिरण्यस्त्वसार्पेयं व्याख्यातम् । त्रत्रैकमाप्रेयम्, ऐन्द्रमन्यत् । आप्रेयस्य च्याख्याने मङ्गिरोविचारोऽन्यत्र कियत इति उक्तम् । ऐन्द्रसः व्याख्याने युत्रकथा प्रसक्ता, तत्रापि विवरणं नोक्तम् । अत्रोमयोः विचारः कर्तव्यः । यत आङ्गिरसष्टतानि ष्टत्रष्टतान्तथ तत्र तत्र दाश्तवयाद्वदाहतानि सगन्ति ब्रह्मकोशस्पिनिद्दासवेषमापं रहसम् । परोक्षवचनैर्मत्रवर्णा तस्वगर्भितं इति-शसमाचक्षते । परोक्षवचनतं तादशानां मन्नाणामम्युपगनतन्यम् । तदन्तरेण स्यूलपश्चीवं ब्ह्मार्थपश्चीयं वा तात्पर्यमसङ्गतं भवति । इदं च प्राक् प्रपश्चितं 'यत्र प्राना' इति बकार्यविवरणे, अन्यत्र च भूमिकायामावेदितम्। अथ पश्यामलावत् किविधमङ्गिरस-मिकित्य मधवर्णेषु वर्णनम् ॥

अक्रिर इति सक्कत् अकारान्तः शन्दोऽपं सप्तम्येकवचने प्रयुक्तः । तथया 'नवम्बे आक्रिरे दश्च सप्तासे' (४-५१-४) इत्यत्र अक्रिरसां गणः अक्रिर इति प्रोक्तम् । सक्रत् प्रथमाबहुवचने अकारान्त एव प्रयुक्तः 'आत् अङ्गिराः प्रथमं दिषरे' इति । अत्र अक्रिराः अक्षिरसः । अन्यत्र सकारान्तसीन प्रयोगो नेदे लोकें च प्रसिद्धः । उभयोग रूपयोरेक एव अवयवार्थः । अङ्गार-अग्निशन्दाविव बङ्गिरःशन्दोऽपि अङ्गतेर्धातीनिष्पश्री बोष्यः । 'अप्रिमीळे' सक्तव्याख्याने अप्रिपदनिर्वचनमधिकृत्य समासेनोपन्यस्तम् । अध्यादीनां बक्ष्यमाणानां चतुर्णा श्रन्दानां न्युत्वादनेषु श्रमान्युणादिस्त्राण्यवधेयानि र्भवन्ति । 'अङ्गर्नलो । घ' अग्निः । 'अङ्गिमदिमन्दिम्य आरन्' अङ्गारः । 'अङ्गतेरसिरि रुढागमथ' अक्तिराः । 'ऋजेन्द्राप्रादयः रजन्ताः' अप्रम् । अत एव अप्रिशम्दस्य अवयवार्यकथने माद्यणवाक्यवलेन अग्रणीरग्निरित्याहुः । अध्यक्ताराङ्गिरसा अन्यतिरेक-मामनन्ति ब्राह्मणानि । 'ये अङ्गारा भासन् ते अङ्गिरसोऽभवन्' इति । 'अङ्गारेषु बो अभूव सोऽक्तिराः' इति नैरुक्ताः । अन्ये च 'अङ्गिरोगिः ऋषिभिः सम्पादितज्ञात् जङ्गसौष्ठवाद्वा अङ्गिराः अग्निरूपः' इति । अङ्गिरसमधिकृत्य विविधं वर्णयन्ति मञ्जवर्णाः । मिः प्रथमोऽङ्गिराः, अग्निपुत्राः अङ्गिरसः, अग्निरङ्गिराः शक्तिष्रतुः इति च प्राष्टुः । 'सहसः ग्रनो अङ्गिरः .... ... ऊर्जो नपातमीमहे प्रमृ' (८-६०-२) 'कया ते अम्रे मिक्तिर ऊर्जो नपान्' (८-८४-४) 'लाममे अङ्गिरसो गुहा दितं अन्वविन्दन् शिभियाणं बने वने । स जायसे मध्यमानः सही महत् लामाहुः सहसस्पुत्रमङ्गिरः' (५-11-६) ॥ इत्येवं विधैर्मन्त्रवर्णे: सर्वया आङ्गिरसं तत्त्वं अग्निवैभवसम्बन्धीति स्पष्टं अवगम्पते । यसात् पावकत-शोचिष्मत्त्व-होतृत-कविक्रतुतादयोऽप्रेर्ये गुगाः प्रथिताः, तैः सम्पनः अङ्गिरा अङ्गिरसां गणी वेति प्राह्मम् । यथा अग्निदेवी देवानां अर्थे स्पितः, तथा 'दिवस्पुत्रासः' अङ्गिरसोऽपि ॥

अङ्गिरसी देवाश्रेत् कयं पुनिसमे विवसी मनुष्या ऋषयः प्रसिद्धा गीयन्ते ! देवा मनुष्या इति द्विधाऽपि निर्दिष्टा मवन्ति । उमयथाऽप्युपपत्ति पश्यामः । आर्भवतत्त्वविचारे मदुक्तं तदिह सार्यम् । अङ्गिरस ऋषयो मनुष्याः सन्तत्तपसा पजनेन दिष्यमध्वानं अधिगम्य देवभावं प्राप्ताः । पूर्व देवा एव खर्धामानोऽपिविमवा ऋषिषु मनुष्येषु रुष्यजनमानः अत्रिभृगुकुत्सादय इव दिव्यमावप्राप्तियदर्शनाय दृष्टान्तभूताश्रेति बोष्यम् । तत्र प्रथमं तावत् मनुष्या अङ्गिरसोऽसाकं पितर इति मन्नान् कीर्तयतो कांशिभिर्दि-

श्वामः । 'बीछ चिद् रळ्हा वितरो न उक्यैरद्रि रुजझित्सो रवेण । चकुर्दिवो बहुती गातुमसे बहुः स्वविद्धः केतुसुसाः' ॥ (१-७१-३) 'अस्मकमत्र वितरो मनुष्या अभि प्रसेदुर्ऋतमाशुषाणाः' (४-१-१३) 'टळ्हं नरो वचसा दैव्येन व्रजं गोमन्तप्रशिजो वि बबुः' (४-१-१५) एवंविधाः बहुवो मन्ना मनुष्यानृषीन् पूर्वान् विवृन् देवमावं प्राप्तान् मनुष्योवकारिणो देवसाहाय्यकारिणोऽवि गायन्ति ॥

अय देवर्षयो देवा एवेमेऽङ्गिरसो बृहस्पतिमाव ब्राह्मणस्पत्यं वा प्राप्ताः इन्द्र-कार्यसाधका अभिवर्ण्यन्ते, तथा अश्विम्यां मरुद्धिः सह कीर्तिता मवन्ति । अङ्गिरसाँ सप्तमहुचया कीर्तने प्रसिद्धेडपि यहस्पतिरूपलेन तेषां एकरूपप्रतिपादनं 'इमां धियं सप्तशीर्थी विता नः' (१०-६७-१) इत्यादौ स्पष्टं द्रष्टन्यम् । 'यो अद्रिमित् प्रथमजा ऋतावा बृहस्पतिराङ्गिरसो हविष्मान्' (६-७३-१) इत्यत्रापि बृहस्पतिराङ्गिरसः । अङ्गि-रोमिरिन्द्रः श्रेष्ठोऽङ्गिरा भवतीत्यन्यत्र वहुशः प्रथितः । तथा च 'सो अङ्गिरोभिरङ्गिर-स्तमो भृद् यूपा वृपभिः सखिभिः सखा सन्' (१-१००-४) 'विश्वरूपा महतो न सामभिः' (10-0८-५) 'आ युत्रानः कवयो यशियासी मरुतो .......नक्षन्तो नरो अङ्गिरस्वत्' (६-४९-११) इत्यादौ मरुत्सम्बन्धिलमप्यङ्गिरसाम्रुक्तम् । तथा दिवो दुहितुरुपसः प्रस्तावे 'अभृदुपा इन्द्रतमा मघोनी अजीजनत् सुविताय श्रवांसि । वि दिवो देवी दुहिता दघात्यङ्गिरत्तमा सुकृते वयनि' (७-७९-३) ॥ वहुभ्यो मन्त्रेभ्य आर्ङ्गिरसप्रसङ्ग उपसः प्राप्ती गवां लाभे अद्रिमेदने इन्द्रविजयादौ चावगम्यते । इमानि सर्वाणि एकस्यैव भूतान्तस्य सम्बन्धीनि भवन्ति । स च इन्द्रकृतपृत्रवधो भवति । पृत्रहतेः पुगपत्फलानि चतारि परस्परसम्बद्धानि बोध्यानि । यद्यपि तानि बहुभिर्मन्त्रैबोध्यानि भवन्ति, तथाऽपि एकसैव पर्वतपद्वेदनीय-वृत्रमञ्जनस युगपत् प्राप्तानि फलानि ज्ञापयन्तं मर्च उदाहरामः । 'लमपो वि दुरो विपूचीः इन्द्र दळहमरुजः पर्वतस्य । राजा भवो जगत-भर्षणीनां साकं सर्पे जनयन्यामुपासम्' (६-३--५) ॥ इदं मन्त्रतात्पर्यम् हे इन्द्र, त्रं वृत्रेणावृता अपः यथा सर्वतः प्रस्ता भवन्ति तथा व्यस्तः । कथमिदं श्वयमभवत् १ पर्वतस्य दृढं अपां बन्धकप्रदेशं अमाङ्गीः, तसादिदं फलितम् । अन्यानि च 'साकं' शुगपत् फलितानि । तानि स्वस्य, उपसः, दिवश जन्मानि । गवां विमोचनं च उपसा सर्वेण सइ वा वेदे कीर्वितं बोष्यम्- 'गृणानो अङ्गिरोभिर्दस विवरुपसा सर्वेण गोमिरन्धः' (१-६२-५) ॥ एवं इन्द्रसाद्दाय्ये वृत्रवधार्थे गवामधिगमे उपःपादुर्भावे सूर्य-

अन्मनि च अङ्गिर:प्रस्तावस्तत्र तत्र ऋक्संहितायां श्रुपते । इन्द्रकृत्यवृत्रवधस्य ग्रुहार्ये निर्णीते मङ्गिरसतस्वगुणविभवाः स्वतः स्फुटाः स्युः ॥

वृत्रकथा तर्हि निरीधणीया । किमनया प्रतिपिपादयिष्यते ! बाह्मपक्षेऽपि गौणार्थमन्तरा न तात्पर्यसिद्धिः। अत एव गौणाः शब्दा इति शवरः। तमेव 'उपमार्थे युद्रवर्णा भवन्ति .... ... उपसमस्य स्वसारमाह साहचर्यात्' इति यास्कः । परोध-<u>बचनानीति ब्राक्षणानि । 'निण्यं बचः' इति श्रग्वेदः । तमेव ग्ढार्थं अवद्योतयन्</u> सङ्केतरूपः शन्द इति वयम् ॥

वृत्रवृत्तान्तस्य मुख्यो विषयो यथा वृत्रवधनिष्पादितः अपामुत्सर्गो भवति, तथा आङ्गिरसक्याया गर्वा विमोचनमेव सारवान् विषयः। यत्र वली मुख्यः पणयोऽन्ये प तमसस्पुत्रा असुरवीराः प्रभाना भवन्ति । इमाध गायो न चतुःपात्पश्चवो भवन्ति, नाप्यापो मौतिकं जलम् । गावो रदमयः गाद्या अपि अन्तःप्रकाशसङ्केतभ्ताः, अत एव ऋतरक्मयो बोष्याः । ऋतं च न्योतिरुत्तमं सर्यशब्दबान्यं वेदे । तमसा वृत्रेण आकान्ता आपस्तु वृत्रवधात्परं विसृष्टाः सत्यस्वैव धारा भवन्ति । इमाध 'ऋतस्स भाराः' 'सप्त सिन्धवः' कवित् 'खर्वतीरप' इत्युछिखिताः सप्ततस्वात्मकविश्वधारण-सत्यशक्तिधारा भवन्ति । पर्वतो भेघो भवति । वलख पर्वतस्तु गुहामयः, यत्र बन्धकारमये स्थले गावश्रिद्रश्मयोऽपद्दत्य यलेन निधिप्ता भवन्ति । अङ्गिरा आङ्गिर-सो वा चृहस्पतिः सप्तास्मे ब्रह्मणा हार्दवाम्बीर्यज्वितन मन्त्रेण वलेनाधिष्ठितं पर्वतं मिन्वा गाः निर्गमयति, तथा इन्द्रेण 'युजा' सहायेन अपामुत्सर्गं निरवर्तयदिति च (२-२३-१८) बहुशो गीयते वेदे । उत्तरत्रापि प्रसक्तिवशात् तान् मुख्यान् मञ्जवणीन् गुढार्थपरतयेव न्याख्ययान् अन्यार्थपरतायामयुक्तान् प्रदर्शयिष्यामः । ऋत्संहितायां सर्वाणि वृत्रवधसरानि आङ्गिरसपस्तावस्थलानि च परीक्षितानि चेत् , वल-वृत्र-पणि-त्रभृतयोऽसुराः, आपः, गावः, पर्वतः इत्यादीनि अन्तर्यागपराणां ऋषीणां रहस्य-आपितानि 'प्रोक्षवचनानि' 'निण्या वचांसि' इत्यसंश्यं दढं भवेदित्यलमिह विस्तरेण ॥

इति प्रथमस्य द्वितीये अष्टप्रिशी वर्गः

प्रथमाष्टके दितीयोऽध्यायः समाप्तः